
 בס"ד

Mitteler Rebbe​
Shar HaPurim​
היהודיםי וקבל  ​

יד - י   

 

 (י)
However, behold, it is necessary to understand what 
is stated: "And the horse upon which he rode"—a 
single horse alone. For according to the above, there 
were two types of horses at the Giving of the Torah, 
as it is written: "For You shall ride upon Your horses," 
as mentioned above. However, the matter is that 
even within a single horse, there exist the two 
aforementioned levels of ascent and descent, which 
correspond to elevation and drawing down—the 
aspect of Or Chozer (Returning Light) and the aspect 
of Or Yashar (Direct Light). 

רכב אשר וסוס מ"ש להבין יש הנה אך  
ב' במ"ת היה הנ"ל דלפי לבד א' סוס כו'  

סוסיך על תרכב כי כמ"ש סוסים מיני  
יש א' בסוס דגם הוא הענין אמנם כנ"ל  
שזהו וירידה בעליה הנ"ל מדרגות ב'  

ובחינת או"ח בחינת והמשכה העלאה  
 .או"י

Behold, in gematria, "סוס" (horse) equals twice ""ס"ג 
(63 ). It is known that the interpretation of "ס"ג" is the 

letters of "גסיי" (coarseness), which represents 
arrogance and exaltation. This occurs once in the 
aspect of Or Chozer and once in the aspect of Or 
Yashar, which are the aspects of elevation and 
drawing down mentioned above regarding the 
chariot in relation to the rider. 

וידוע ס"ג ב"פ יש סוס בגימטריא דהנה  
בחינת שהוא גסיי אותיות הוא ס"ג דפי'  

בבחינת א' והיינו והתנשאות הגאות  
בחינת שהוא או"י בבחינת וא' או"ח  
בענין הנ"ל ההמשכה ובחינת העלאה  

הרוכב לגבי המרכבה . 

This is the meaning of "And the horse upon which he 
rode," for this single horse includes the two types of 
chariots mentioned above—one of ascent and one 
of descent. Concerning this, it is stated: "For You 
shall ride upon Your horses"—two horses, as 
mentioned above. And this is sufficient for the 
understanding. 

ב' כולל זה דסוס כו' אשר וסוס וזהו  
שא' וירידה בעליה הנ"ל מרכבות מיני  
כנ"ל סוסים ב' סוסיך על תרכב כי ע"ז  

 .וד"ל

The explanation of the matter is as follows: It is 
known that "this opposite that has God made" 
(Kohelet 7:14). Just as in the realm of impurity (sitra 
achra), there exists arrogance and exaltation, such 
as the husk of Amalek, which is characterized by 
extreme brazenness, etc., so too, there exists the 

זלע"ז דאת ידוע הנה הדברים ובאור  
בחינת בסט"א שיש דכמו כו' עשה  

דעמלק כקליפה והתנשאות הגסות  
וזהו כו' יתירה חוצפה בחינת שהוא  

כו ורוכבו סוס כמו דקליפה סוס '. 

Powered By: ChassidusNow.com 
1 

https://www.chassidusnow.com/


 בס"ד

Mitteler Rebbe​
Shar HaPurim​
היהודיםי וקבל  ​

יד - י   

aspect of a horse in the realm of impurity, as in "the 
horse and its rider," etc. 

As it is written: "To My mare among the chariots of 
Pharaoh" (Shir HaShirim 1:9), and likewise, opposite 
this—to humble the arrogance of impurity—there is 
the aspect of the horse in holiness. As our Sages 
said regarding the verse: "On that day, there shall be 
upon the bells of the horse: 'Holy unto Hashem'" 
(Zechariah 14:20), meaning that all the running and 
sound made by the horse shall be sanctified. 

וכמו"כ כו' פרעה ברכבי לסוסתי וכמ"ש  
הוא דקליפה גאות להשפיל זה לנגד  
ע"פ רז"ל וכמאמר דקדושה סוס בחינת  
קדש הסוס מצלות על יהיה ההוא ביום  

כו ומיצל רץ שהסוס מה כל לה' '. 

The matter is as our Sages expounded on the verse: 
"For He is exceedingly exalted" (Shemot 15:1), 
meaning that He is exalted above those who are 
arrogant—namely, the idolaters, who are haughty. He 
is elevated and exalted over them with divine 
greatness, as it is written: "Hashem is high above all 
nations" (Tehillim 113:4). Specifically, over the 
nations, He is elevated and exalted. 

גאה כי עמ"ש ז"ל כמ"ש הוא והענין  
עכו"ם שהן גיוותניא על גאה שהוא גאה  

עליהם ומתנשא רם הוא גאים שהן  
ה' גוים כל על רם כמ"ש האלקי בגאות  

ומתנשא רם הוא דוקא הגוים שעל . 

The meaning is that He distances and exalts Himself 
from them, for it is the nature of absolute loftiness to 
exalt itself over the arrogant specifically, in order to 
humble them and uplift the lowly. Because He, 
blessed be He, is called "the King, exalted alone" 
(Yeshayahu 33:5) in the loftiness of His essence, of 
whose greatness there is no investigation. He has 
been exalted from the days of old. 

לפי מהם ומתנשא שמסתלק פי'  
להתגאות העצמות הרוממות שמטבע  

ולהגביה להשפילם דוקא הגאים על  
מלך נקרא ית' שהוא ומפני שפלים  

העצמות ברוממות לבדו מרומם  
מימות ומתנשא חקר אין שלגדולתו  

כו עולם '. 

Therefore, it is specifically over the arrogant that He 
exalts Himself, and this is why He is called "high 
above all nations." Specifically, in relation to them, He 
is in a state of loftiness and exaltation, as it is written: 
"For He is exceedingly exalted," meaning that He is 
exalted above those who are arrogant. However, 
regarding the lowly, the despised, and those of 
humble spirit, on the contrary—there He descends 
and dwells. 

וע"כ מתנשא הוא דוקא הגאים על ע"כ  
בבחינת הוא דוקא גוים כל על רם נקרא  

גאה גאה כי וכמ"ש והתנשאות רוממות  
דוקא גיוותניא על גאה . 

Powered By: ChassidusNow.com 
2 

https://www.chassidusnow.com/


 בס"ד

Mitteler Rebbe​
Shar HaPurim​
היהודיםי וקבל  ​

יד - י   

Specifically with Israel, who are trampled into the 
dust, despised, and greatly humbled in the eyes of 
the idolaters, He dwells among them. As with 
Avraham, who said: "And I am but dust and ashes" 
(Bereishit 18:27). 

רוח ונמוכי ונבזים השפלים על אבל  
על כמו ושוכן יורד הוא שם אדרבה  

ונבזים מרמס לעפר שנתונים ישראל  
הוא בהם העכו"ם בעיני מאד ושפלים  

עפר ואנכי שאמר אברהם על וכמו שוכן  
כו ואפר '. 

There, specifically, He descends and dwells, from 
concealment to revelation, as it is written: "For 
Hashem is exalted, yet He regards the lowly" 
(Tehillim 138:6), and it is written: "I dwell in the high 
and holy place, yet with the contrite and humble in 
spirit" (Yeshayahu 57:15). 

לגלוי ההעלם מן ושוכן יורד דוקא שם  
וכתיב יראה ושפל ה' רם כי וכמ"ש  

את אשכון מי את אשכון וקדוש מרום  
רוח ושפל דכאין . 

And to this one I shall look: "To the poor and broken 
in spirit" (Yeshayahu 66:2), for it is the nature of true 
exaltation to uplift the lowly and to have the greatest 
compassion upon them. 

כי כו' רוח ונכה עני אל אביט זה ואל  
להגביה האמתי ברוממות הרם טבע  

ביותר ולרחמם שפלים . 

Just as we see with a mortal king, the more exalted 
he is in his kingship, the more he humbles the 
arrogant and elevates the lowly, having extraordinary 
compassion on them with particular attention. And 
this, precisely, is his honor and greatness, as is well 
known. 

שהוא שכל ב"ו במלך רואים שאנו וכמו  
גאים ישפיל יותר יותר במלכותו מרומם  

יגביה ויותר ביותר עליהם ויתנשא  
וזהו יתירה בהשגחה לרחמם שפלים  

כידוע דוקא וגדלו כבודו . 

Likewise, this concept is understood above regarding 
His divine kingship, as it is written: "Hashem reigns; 
He has donned majesty" (Tehillim 93:1). For 
according to the measure of His exalted majesty and 
the loftiness of His essence, so too, He is 
exceedingly exalted—to humble the arrogant and to 
uplift the lowly, as the Zohar states: "The dwelling 
place of the Holy One, blessed be He..." 

ה' דכתיב ית' במלכותו למעלה יובן וכן  
רוממות ערך לפי כי לבש גאות מלך  
גאה הוא כך עצמותו והתנשאות גאותו  

שפלים ולהגבי' גאים להשפיל גאה  
דקב"ה דיורא הזהר וכמאמר . 

Specifically in broken vessels—meaning, in the poor 
and broken in spirit, the contrite and humble—there is 
His dwelling place. And this is sufficient for 
understanding. 

רוח ונכה כעני דוקא תבירין מאנין באנון  
וד"ל דוקא דירתו שם כו' רוח ושפל דכא . 

Powered By: ChassidusNow.com 
3 

https://www.chassidusnow.com/


 בס"ד

Mitteler Rebbe​
Shar HaPurim​
היהודיםי וקבל  ​

יד - י   

A proof for this is what is written: "And my soul shall 
be as dust to all… open my heart to Your Torah" 
(Siddur, from the Amidah prayer). At first glance, 
what is the connection between these two ideas? 
However, in truth, one depends on the other. 

( לכל כעפר ונפשי מ"ש הוא לזה וראיה  
מה ולכאורה בתורתך לבי פתח כו'  

זע"ז להם יש שייכות . 

When one's soul is truly like dust, in humility and with 
a broken spirit, despised in his own eyes and 
considered worthless, then his heart is opened with 
divine assistance, awakening within him an opening 
to the Torah of Hashem. 

נפשי דכאשר תליא בהא הא באמת אך  
נבזה נשברה ורוח בשפלות ממש כעפר  
העליון בעזר לבו נפתח אזי נמאס בעיניו  

בתורת לבו לפתוח התעוררותו שנמשך  
 .'ה

And this is what is stated: "And my soul shall be as 
dust…"—then certainly, "open my heart to Your 
Torah." For the opening of the heart from above 
occurs only when one's soul is like dust. 

לבי פתח ודאי אז כו' כעפר ונפשי וז"ש  
אינו מלמעלה הלב דפתיחת בתורתך  

דוקא כעפר כשנפשו אלא . 

This follows from the above explanation, that upon 
the arrogant, He exalts Himself and withdraws, as it 
is stated: "It is not in heaven" (Devarim 30:12), which 
our Sages interpret as: "It is not found among the 
arrogant" (Eruvin 55a). 

הוא גאים דעל הנ"ל מטעם והוא  
היא בשמים לא וז"ש ומסתלק מתנשא  

כו הרוח בגסי תמצא לא '. 

However, regarding the lowly, He lowers Himself and 
extends toward them, as it is written: "For Hashem is 
exalted, yet He regards the lowly" (Tehillim 138:6), 
and "Every haughty heart is an abomination to 
Hashem" (Mishlei 16:5), in accordance with the 
aforementioned explanation. And this is sufficient for 
understanding. 

עצמו את משפיל הוא שפלים על אבל  
יראה ושפל ה' רם כי עליהם ונמשך  

הנ"ל מטעם לב גבה כל ה' ותועבת  
 .(וד"ל

 (יא)
Behold, the Jews of that generation, in the days of 
Haman, spent the entire year in the utmost state of 
lowliness, to the point that they were likened to dust 
itself. For they were entirely abandoned to be killed 
by anyone who wished to destroy, annihilate, and 
oppress them, crushing them to the very brink of their 
souls and beyond. 

( בימי הדור שבאותו ישראל והנה יא(  
בתכלית השנה אותה כל היו המן  
ממש לעפר נמשלים שהיו עד השפלות  

מי לכל להריגה גמור הפקר היו הרי כי  
ולדחוק וללחוץ ולהשחית לאבד שירצה  

בכלל ועד הנפש עד . 

Powered By: ChassidusNow.com 
4 

https://www.chassidusnow.com/


 בס"ד

Mitteler Rebbe​
Shar HaPurim​
היהודיםי וקבל  ​

יד - י   

(And indeed, in every exile, they are pressed and 
oppressed exceedingly, to the very brink of their 
souls, and are despised and degraded to the utmost, 
suffering harsh decrees. As it is written: "Not only one 
has stood against us…" (Pesachim 9a). However, 
this is not at all apparent or revealed to the Jews. 

( ביותר ודוחקים לוחצים גלות בכל וגם  
ביותר ושפלים ונבזים כו' הנפש עד  
בלבד א' לא וכמ"ש קשות גזרות וגוזרים  

כו עמדי '. 

For regarding what was said: "Against Your people 
they devise secret plots" (Tehillim 83:4), they say: 
"Come, let us cut them off from being a nation, so 
that the name of Israel will no longer be 
remembered" (ibid. 83:5). 

מה כי לישראל כלל ונגלה ניכר אינו אבל  
לכו אמרו כו' סוד יערימו עמך על שאמר  

עוד ישראל שם יזכר ולא מגוי ונכחידם . 

Behold, it says, "They devise secret plots," meaning 
that they enact all their harsh decrees in secret, and 
Hashem nullifies them, though the miracle is not 
known. But in the days of Haman, the decree 
became known, and they accepted it openly upon 
themselves, etc.) 

והם כו' סוד יערימו אומר הוא הרי  
מבטל וה' בסוד קשות גזרות כל גוזרים  

נודע' הרי המן בימי אבל ידוע הנס ואין  
כו בפ"מ עליהם וקבלו הגזרה '). 

Therefore, they merited two things: first, that within 
them would be revealed the aspect of His essence 
and being—the exaltedness of the Infinite One, 
blessed be He; and second, that the light would settle 
within their vessels, as mentioned above. 

בהם מתגלה להיות דברים לב' זכו וע"כ  
אא"ס רוממות ועצמותו מהותו מבחינת  

שלהם בכלים מתישב האור ולהיות ב"ה  
 .כנ"ל

This appears to be a contradiction: if they merited the 
revelation of the very light of His essence, how could 
it dwell within their limited vessels? 

לגלוי זכו שאם לכאור' והפוכו דבר וזהו  
להיות יכול איך ממש העצמות אור  

שלהם מוגבלים בכלי' שישכון . 

However, the matter is that there are two reasons for 
this. The first is due to their self-sacrifice, as they 
were prepared for execution openly. Through this, 
they elevated "Mayin Nukvin" (feminine waters) to the 
highest level, reaching Or Chozer (Returning Light) 
up to the very essence at the highest heights. 

א' טעמים ב' בכאן שיש הוא הענין אך  
להריגה מוכנים שהיו שלהם מס"נ ע"י  

למעלה מ"ן העלאת עשו שבזה בפ"מ  
אל או"ח בחינת שהוא ממש מעלה  

המעלות ברום ממש העצמות . 

However, if this were the only reason, then the light of 
the very essence could not descend below to dwell 
within their vessels. 

דעצמות האור יכול היה לא א"כ אך  
כליהם בתוך לשכון למטה לבא ממש . 

Powered By: ChassidusNow.com 
5 

https://www.chassidusnow.com/


 בס"ד

Mitteler Rebbe​
Shar HaPurim​
היהודיםי וקבל  ​

יד - י   

The second reason is that beyond their self-sacrifice, 
they were at that time in the deepest state of 
lowliness, like dust itself. 

היו הרי שלהם המס"נ לבד הב' והטעם  
כעפר העמוקה השפלות בתכלית אז  

 .ממש
This was the cause for the descent of the exalted 
light of His essence to the lowest level, specifically 
allowing the light to settle within their vessels. 

הרוממות אור שירד הגורם היה שזה  
להתישב דוקא מטה למטה העצמו'  

דוקא כליהם בתוך האור . 
For this is the nature of the highest exaltedness—that 
it specifically dwells within the lowest and most 
humble state, as mentioned above in the verse: "And 
to this one I shall look…" (Yeshayahu 66:2). 

נעלה היותר הרוממות מטבע שזהו לפי  
כנ"ל ביותר השפל בדבר דוקא שישכון  

כו אביט זה ואל במ"ש '. 

And through this specifically, they merited that the 
revelation of the light of His essence would dwell 
within them, according to the nature of their limited 
vessels. For the depth of height rests specifically in 
the depth of the low, as it is written: "For Hashem is 
exalted, yet He regards the lowly" (Tehillim 138:6), as 
mentioned above. 

העצמות אור גלוי שיהי' זכו דוקא ועי"ז  
המוגבלים כליהם אופן לפי בהם שוכן  

תחת בעומק דוקא שורה רום דעומק  
כנ"ל יראה ושפל ה' רם כי כמ"ש . 

If not for their self-sacrifice, they would not have 
aroused an awakening from above in His very 
essence and being. And if there had been 
self-sacrifice without absolute lowliness, the light 
would not have descended so much below. 

היו לא הרי המס"נ היה לא ואם  
במהותו דלעילא אתערותא מעוררים  

שפלות בלא ובמס"נ ממש ועצמותו  
כ"כ למטה האור יורד היה לא העצום . 

Therefore, both aspects together were good, and 
through them, they merited that the revelation of the 
light of His essence would truly dwell within them. 
And this is sufficient for understanding. 

וע"י שבהם היו טובים כאחד שניהם ע"כ  
בתוכם העצמות אור גלוי להיות זכו  

וד"ל ממש . 

This is the meaning of "The Jews accepted that 
which they had begun to do" (Esther 9:23), referring 
to what began at the Giving of the Torah. 

החלו אשר את היהודים וקבל וזהו  
במ"ת לעשות . 

For at the time of the Giving of the Torah, although it 
is written: "For You shall ride upon Your horses" 
(Chabakuk 3:8), referring to the aspects of Or Chozer 
(Returning Light) and Or Yashar (Direct Light), as 
mentioned above, this was not from such a lofty and 
exalted place. 

על תרכב כי דכתיב הגם מ"ת דבשעת  
היה לא כנ"ל ואו"י או"ח בבחינת סוסיך  

כזה נעלה מאד הגבוה ממקום זה . 

Powered By: ChassidusNow.com 
6 

https://www.chassidusnow.com/


 בס"ד

Mitteler Rebbe​
Shar HaPurim​
היהודיםי וקבל  ​

יד - י   

Rather, then they only began to create vessels for the 
lights, as mentioned above. But the completion of the 
acceptance, in its entirety, and the attainment of fully 
formed vessels, occurred specifically in the days of 
Achashverosh. 

הכלים בחינת לעשות אז החלו רק  
הקבלה גמר אבל כנ"ל כו' לאורות  

גמורים כלים בחינת ולהיות לתכליתה  
דוקא אחשורוש בימי זה היה . 

That is, the Jews received from the highest 
place—His very Infinite Essence, blessed be He. 

עליון ממקום היהודים שקבלו דהיינו  
ממש ב"ה א"ס עצמות שהוא ביותר . 

Through their self-sacrifice, they became complete 
vessels for the dwelling of His very Essence, blessed 
be He, through their state of utmost lowliness, as 
mentioned above. 

כלים בחינת ונעשה שלהם מס"נ ע"י  
בחינת ע"י ית' עצמותו להשראת גמורים  

כנ"ל העצום השפלות . 

To the extent that this became a strong foundation for 
the sustenance of Torah and mitzvot, so that they 
would serve as vessels for the divine lights, as 
mentioned above. 

לתו"מ חזק קיום מקור נעשה שמזה עד  
כנ"ל לאורות כלים שיהיו . 

This is the meaning of "And the Jews accepted" 
(Esther 9:23), where "accepted" (ל  is written in (וקְִבֵּ
the singular form rather than "And they accepted" 
לוּ)  .(וקְִבְּ

אמר ולא יחידי ל' היהודים וקבל וזהו  
היהודים וקבלו . 

For this acceptance comes from the aspect of the 
Singular One, the Living One of the worlds, and they 
became a unified entity, like a single person. 

חי יחיד מבחינת הוא שהקבלה לפי  
כאיש א' כללי בחינת ונעשים העולמים  

ממש א' . 
Because absolute lowliness equalizes and unites 
both the small and the great, and this is sufficient for 
understanding. 

קטן ומשוה שוה העצום השפלות כי  
וד"ל כו' וגדול . 

 (יב)
This is the meaning of "And the horse upon which the 
king rode" (Esther 6:8). המלך עליו רכב אשר וסוס וזהו . 

Behold, regarding what is stated at the Giving of the 
Torah, "For You shall ride upon Your horses" 
(Chabakuk 3:8), these refer to the two types of 
horses mentioned above: one representing Or 
Chozer (Returning Light), ascending ever higher, and 
the other representing Or Yashar (Direct Light), 
descending ever lower. 

הן סוסיך על תרכב כי במ"ת מ"ש דהנה  
או"ח בבחינת א' הנ"ל סוס מיני ב'  
או"י בבחינת והב' מעלה למעלה בעליה  

מטה מטה בירידה . 

Powered By: ChassidusNow.com 
7 

https://www.chassidusnow.com/


 בס"ד

Mitteler Rebbe​
Shar HaPurim​
היהודיםי וקבל  ​

יד - י   

This division into two aspects at the Giving of the 
Torah relates to Torah and mitzvot, as mentioned 
above. However, their root source is in the singular 
horse "upon which the king rode"—meaning, they 
both originate from the exaltedness of Malchut of 
holiness, as it is written: "Hashem reigns, He has 
donned majesty" (Tehillim 93:1). 

התו"מ בענין במ"ת לשנים שנחלקו וזהו  
סוס בבחינת הוא שרשם שרש אך כנ"ל  

שנמשך דהיינו המלך עליו רכב אשר א'  
דקדושה דמל' התנשאות בחינת מן  

לבש גאות מלך ה' כמ"ש . 

This corresponds to "They shall bring royal garments" 
(Esther 6:8), referring to the very exaltedness of His 
essence. 

התנשאות הוא מל' לבוש יביאו והיינו  
ממש העצמות . 

However, because from the perspective of the 
exalted essence, He is "exceedingly exalted," 
meaning He exalts Himself above the arrogant 
specifically to humble them, this corresponds to the 
aspect of Sag (ס"ג) in holiness, which represents 
loftiness (gas—coarseness or elevation). 

הוא העצמות רוממות שמצד מה אך  
דוקא גיוותניא על גאה גאה גאה  

דקדושה ס"ג בחינת זהו גאים להשפיל  
גס בחינת שהוא . 

This is like the analogy of the first horse, which runs 
at great heights, corresponding to Or Chozer. 

רץ שהוא הא' הסוס של המשל כמו והוא  
דוקא או"ח בבחינת שהוא כו' בגובה . 

On the other hand, from the perspective of His 
exaltedness and loftiness, He specifically descends 
to dwell among the lowly and elevate them, as 
mentioned above. 

דוקא וההתנשאות הרוממות שמצד ומה  
ולהגביהם בשפלים לשכון יורד הוא  

 .כנ"ל

This corresponds to the second horse, which, like in 
the analogy, descends into the depths. 

כמשל שהוא הב' הסוס בחינת זהו  
כו לעמק היורד '. 

This represents the second aspect of Sag (ס"ג), 
corresponding to Or Yashar. או"י דבחינת הב' ס"ג בחינת והוא . 

Both aspects are unified, as one depends entirely on 
the other, as mentioned above. 

תליא בהא דהא לאחדים היו ושניהם  
כנ"ל ממש . 

Therefore, they are both included in a single horse, 
which consists of two instances of Sag, as mentioned 
above. 

ב"פ שהוא א' בסוס שניהם נכללו וע"כ  
כנ"ל ס"ג . 

This is why our Sages said: "Whatever the horse 
runs and makes sound..."—this refers to "the horse 
upon which the king rode," which serves to humble 
the arrogant and uplift the lowly. 

כו' ומיצל רץ שהסוס מה כל שאז"ל וזהו  
המלך עליו רכב אשר הסוס שהוא  

כו שפלים ולהגביה גאים להשפיל '. 

Powered By: ChassidusNow.com 
8 

https://www.chassidusnow.com/


 בס"ד

Mitteler Rebbe​
Shar HaPurim​
היהודיםי וקבל  ​

יד - י   

From this, naturally, derive the two types of 
horses—Or Yashar and Or Chozer—that are 
manifest in Torah and mitzvot. Regarding this, it was 
said at the Giving of the Torah: "For You shall ride 
upon Your horses" (Chabakuk 3:8). 

דאו"י סוס' מיני ב' ממילא נמשך שמזה  
מ"ת בשעת אמר שע"ז שבתו"מ ואו"ח  

סוסיך על תרכב כי . 

The first horse corresponds to "You shall have no 
other gods before Me" (Shemot 20:3), for hatred 
descended upon the idolaters, humbling the arrogant. 

כו' לך יהיה לא מ"ש הוא הא' דבסוס  
להשפיל לעכו"ם שנאה שירדה מפני  

 .גאים
The second horse, representing Or Yashar, 
corresponds to "I am [Hashem, your G-d]" (Shemot 
20:2), which encompasses the 248 positive 
commandments, serving to elevate the lowly. 

שכולל דאנכי או"י בבחינת הב' וסוס  
כו שפלים להגביה כדי מ"ע רמ"ח '. 

And for the same reason concerning "And the Jews 
accepted" (Esther 9:23), it specifically states here 
"And the horse," which includes both types of horses 
mentioned at the Giving of the Torah. And this is 
sufficient for understanding. 

אמר ע"כ כו' וקבל בענין הנ"ל ומטעם  
סוסים מיני ב' שכולל וסוס דוקא כאן  

וד"ל שבמ"ת . 

This also explains why at the Splitting of the Sea it 
was said: "The horse and its rider He cast into the 
sea" (Shemot 15:1). These represent the two aspects 
of Sag (ס"ג) in impurity, which were elevated 
(rama—meaning both exaltation and casting away, 
as explained elsewhere). 

בים רמה ורוכבו סוס אמר שבקי"ס וזהו  
ל' רמה דקליפה ג"ס ב"פ סוסיי שהן  

במ"א כמ"ש השלכה ול' רוממות . 

This reflects two opposite forces as one. When 
Hashem wishes to humble the arrogant, He first 
elevates them, making them haughty and exalted. 
Then, "He is exceedingly exalted," rising above them 
to bring them down. 

ירצה כאשר והוא כא' והפוכו דבר והיינו  
בתחלה אותם ומרומם גאים להשפיל ה'  

גאה גאה ואז כו' ומתנשאים גאים להיות  
להשפילם עליהם מתנשא . 

This was seen with Sennacherib and 
Nebuchadnezzar, as well as in numerous scriptural 
examples. And the same occurs in every generation. 

שמצינו וכמו ונבוכדנצר בסנחרב וכמו  
בכל הוא ממש וכמו"כ רבים בכתובים  

ממש ודור דור . 

To humble the arrogant aspect of Sag in 
impurity—represented by "the horse and its 
rider"—first they are elevated ("exalted above all 

דקליפה דס"ג גאים שלהשפיל ומה  
רם להיות רמה תחל' ורוכבו סוס שהוא  

להשפיל' השלכ' ואח"כ הנ"ל גוים כל על  
כו זה דאת משום '. 

Powered By: ChassidusNow.com 
9 

https://www.chassidusnow.com/


 בס"ד

Mitteler Rebbe​
Shar HaPurim​
היהודיםי וקבל  ​

יד - י   

nations"), and afterward, they are cast down, as "this 
corresponds to that" (Kohelet 7:14). 
This is the meaning of "To My mare among the 
chariots of Pharaoh I have likened you, My beloved" 
(Shir HaShirim 1:9). Just as Pharaoh was "the horse 
and its rider," so too, Hashem fought against them 
with the two aspects of Sag in holiness. 

דמיתיך פרעה ברכבי לסוסתי וזהו  
כן ורוכבו סוס היה שפרעה שכמו רעיתי  
דקדושה ס"ג ב"פ בבחינת עמהם נלחם . 

 (יג)
With all this, we can understand why the primary 
sustenance of Torah and mitzvot depends specifically 
on Israel and not on the nations of the world. 

התו"מ קיום שעיקר מה יובן זה ובכל  
בעכו"ם ולא דוקא בישראל תלוי . 

For a non-Jew who dons tefillin or engages in Torah 
study does not draw down anything (except for the 
observance of the Seven Noahide Laws alone). 

ועוסק תפלין שמניח עכו"ם שהרי  
מצות ז' )רק כלום ממשיך אינו בתורה  

לבד ב"נ ). 
Even regarding the mitzvah of charity, about which it 
is written, "Charity exalts a nation" (Mishlei 14:34), 
this applies specifically to Israel. 

צדקה שנאמר הצדקה במצות וגם  
דוקא לישראל היינו גוי תרומם . 

On the contrary, it is written: "The kindness of the 
nations is sin" (Mishlei 14:34). חטאת לאמים וחסד כתיב ואדרבה . 

Although this kindness sustains the spirit of the lowly, 
why is it considered a sin if it sustains life, similar to 
the kindness of Israel? 

שפלים רוח מחיה זה שחסד ואע"פ  
כמו נפש מחיה אם לחטאת נחשב ולמה  

דישראל החסד . 
This is because they were not commanded regarding 
charity and kindness according to the Torah. 

וחסד הצדקה על נצטוו שלא מפני אך  
התורה ע"פ . 

Rather, whatever kindness they perform is only out of 
their natural inclination. Therefore, the Zohar states 
that "all the kindness they do, they do for themselves" 
(Tikkunei Zohar 22:4). 

הרי טבען מצד חסד שעושין מה רק  
לגרמייהו דעבדין חסד דכל בזהר אמרו  

 .עבדין

A proof of this is from what is stated: "One who says, 
'This coin is for charity so that my son may live'—he 
is a complete tzaddik" (Pesachim 8a). 

זה סלע האומר ממ"ש לדבר וראיה  
צדיק ה"ז בני שיחיה בשביל לצדקה  

 .גמור
This applies specifically to Israel, for only they 
possess this power of complete self-nullification, 
seeking solely to fulfill the will of Hashem. 

דבחי' זה שכח לפי כו' בישראל ודוקא  
ה' רצון לעשות רק וכל מכל הבטול  

 .לבדו

Powered By: ChassidusNow.com 
10 

https://www.chassidusnow.com/


 בס"ד

Mitteler Rebbe​
Shar HaPurim​
היהודיםי וקבל  ​

יד - י   

As it is written at the Giving of the Torah: "All that 
Hashem has spoken, we shall do" (Shemot 24:7). נעשה ה' דבר אשר כל במ"ת כמ"ש . 

This level exists exclusively within Israel alone. כו לבדם בישראל רק זה אין '. 
This is because of the inherent humility that exists 
within them as an inheritance, as if it were a natural 
trait in their souls, passed down from their 
forefathers—from Avraham, who made himself as 
dust. 

שיש באמת השפלות בחינת מפני והוא  
בנפשם טבע כמו ירושה בהם  

עפר עצמו שעשה מאברהם מאבותיהם  
 .'כו

Because of this, their inner intent in mitzvot is 
opened, focusing solely on fulfilling the will of 
Hashem. 

במצות שבלב כוונה נפתח זה שמחמת  
לבד ה' רצון לעשות רק . 

As mentioned above regarding the interpretation of 
"And my soul shall be as dust" (Siddur) and "Open 
my heart"—this refers to the intention of the heart in a 
mitzvah, for mitzvot require intention. 

לבי פתח או כעפר ונפשי בפי' וכנ"ל  
צריכות דמצות במצוה הלב כוונת שהיא  

 .כוונה

However, the nations of the world, who inherit from 
their ancestors arrogance and 
self-exaltation—regarding whom it is said, "Hashem 
is exalted above all nations" (Tehillim 113:4), as 
mentioned above—therefore, they cannot perform 
mitzvot with the intention of nullifying their will. 

בבחי' מאבותיהם שירושתם עכו"מ אבל  
בהם נאמר שלזה וההתנשאות הגאות  

שיעשו א"א ע"כ כנ"ל גוים כל על רם  
כנ"ל רצון דבטול בכוונה המצוה . 

As a result, they do not draw down anything, and the 
mitzvot were not given to them. 

להם ולא כלום ממשיכים אינם ע"כ  
 .ניתנו

For without humility and an inner longing of the heart, 
there is no drawing down from above, as is known 
from the explanation of "If He sets His heart upon 
him, then His spirit..." (Iyov 34:14). 

שום אין דלבא ורעותא שפלות בלא כי  
ישים אם בפי' וכידוע מלמעלה המשכה  

כו רוחו אזי דוקא לבן אליו '. 

Similarly, within each individual, arrogance prevents 
one from performing a mitzvah with proper intent and 
an inner desire of the heart. 

לא שבו הגסות מצד א' בכל הוא וכמו"כ  
דלבא ורעותא בכוונה מצוה לעשות יוכל . 

(Rather, it is done for self-interest and self-exaltation, 
as in "The kindness of the nations is sin" (Mishlei 
14:34), which increases nourishment and influence to 
the external chambers, called Chata'at (sin), as it is 
written: "Sin crouches at the door" (Bereishit 4:7). 

( לאמים כחסד ולהתנשאות לגרמיה רק  
להיכלות ושפע יניקה שמוסיף חטאת  

לפתח כמ"ש חטאת הנק' החיצונים  
רובץ חטאת . 

Powered By: ChassidusNow.com 
11 

https://www.chassidusnow.com/


 בס"ד

Mitteler Rebbe​
Shar HaPurim​
היהודיםי וקבל  ​

יד - י   

Because this kindness stems from the goodness 
within nogah (the intermediate realm of impurity), it is 
therefore done for their own benefit, adding to their 
sustenance, etc.) 

שבנוגה מטוב הוא החסד שזה מפני  
להם להוסיף עבדין דלגרמייהו וזהו  

כו יניקה '). 

(Similarly, even among Israel, it is said: "Your 
brothers who hate you, who cast you out for My 
Name’s sake, said: 'May Hashem be glorified'" 
(Yeshayahu 66:5)—meaning, they perform mitzvot 
only for their own sake, "for My Name’s sake," etc.) 

( אחיכם אמרו א' בישראל גם וכמו"כ  
ה' יכבד שמי למען מנדיכם שנאיכם  
שמי למען לגרמיי' רק מצות שעושין  

 .('כו

 (יד)
With all this, we can understand what Haman said: 
"Let them bring the royal garments... and the horse 
upon which the king rode" (Esther 6:8). 

לבוש יביאו המן שאמר מה יובן ובכ"ז  
כו רכב אשר וסוס כו' מל' '. 

Haman represents the aspect of arrogance in 
impurity. Therefore, he said in his heart: "Whom 
would the king delight to honor more than me?" 
(Esther 6:6). 

ולכן דקליפה הגסות בחי' הוא דהמן  
לעשות המלך יחפוץ למי בלבו המן אמר  

כו ממני יותר יקר '. 

As explained above, "royal garments" ( מלכות לבוש ) 
refer to the Torah, which serves as a garment of 
divine light, and "the horse upon which he rode" 
represents the drawing down of mitzvot through Or 
Yashar (direct light) and Or Chozer (returning light), 
as mentioned above. 

הוא מל' דלבוש למעלה מבואר דהנה  
הן כו' אשר והסוס דתורה לבוש אור  

ואו"ח באו"י המצות המשכות בחינת  
 .כנ"ל

These aspects belong exclusively to Israel, due to 
their inherent humility and their essential 
self-sacrifice, as explained earlier. 

השפלות מצד דוקא לישראל שייך שזה  
כנ"ל בעצם שלהם מס"נ ומצד העצמית . 

This is why we say in the blessing over mitzvot: "Who 
has sanctified us with His commandments"—He has 
sanctified us specifically. 

המצות בברכת אומרים אנו אשר והוא  
דוקא קדשנו במצותיו קדשנו אשר . 

This sanctity is an aspect of the exalted holiness of 
His very essence, as it is written: "For He is 
exceedingly exalted" (Shemot 15:1). 

קדושת רוממות בחי' היא זאת וקדושה  
גאה גאה כי כמ"ש ממש העצמות . 

This is beyond even the exaltation of Malchut 
(kingship), of which it is written: "Hashem reigns; He 

מלך דה' דמל' מגאות גם מעלה למעלה  
לבד לבוש בבחינת הוא הרי לבש גאות . 

Powered By: ChassidusNow.com 
12 

https://www.chassidusnow.com/


 בס"ד

Mitteler Rebbe​
Shar HaPurim​
היהודיםי וקבל  ​

יד - י   

has donned majesty" (Tehillim 93:1), for this is merely 
a garment. 
However, "He is exceedingly exalted" refers to His 
essential, intrinsic loftiness. 

בקדושת ומרומם מתנשא גאה וגאה  
ממש עצמותו . 

This sanctity is called yakar (precious), as in "the 
preciousness of My splendor," which is translated as 
"the radiance of His glory." 

והוא יקר נקרא זה קדש שבחינת וזהו  
כבודו כתרגום כו' תפארתי יקר שנקרא  

כו יקריה זיו '. 
And behold, due to his excessive arrogance and 
self-exaltation, Haman desired that this supreme 
sacred yakar (preciousness) be drawn upon him. 

ביותר והתנשאותו גאותו מפני והנה  
קדושה יקר בחינת אליו שיומשך רצה  

זו עליונה . 
However, this was merely extreme brazenness 
stemming from his arrogance. 

הגסות מצד יתירה חוצפה רק והוא  
 .שבו

Therefore, it was said: "The man whom the king 
delights to honor" (Esther 6:9)—specifically, one who 
is worthy of this supreme sacred yakar. 

דוקא ביקרו חפץ המלך אשר איש ולכ"א  
הנ"ל עליונה קדושה יקר שהוא . 

"Let them bring royal garments and the 
horse…"—these refer to Torah and mitzvot, which 
are called the garments of the supreme, sacred 
kodesh. 

התו"מ שהן כו' וסוס מלכות לבוש יביאו  
ביותר העליון קדש לבוש אור שנקרא . 

In his great arrogance, Haman thought in his heart: 
"Whom would the holy king delight to honor more 
than me?" 

יחפוץ למי בלבו סבר גאותו ומגודל  
יותר שלו יקר לעשות הקדוש המלך  

 .ממני
But he erred in his perception, for this supreme 
yakar, the sanctity of Torah and mitzvot, was given 
exclusively to Israel. 

ניתן דוקא לישראל כי ברואה ושגה  
התו"מ קדושת שהוא הזה העליון היקר . 

The king has no desire to bestow this yakar upon 
anyone else, as it is written: "Only if the king desires 
her" (Esther 2:14). 

כלל לזולתם זה יקר לעשות יחפוץ ולא  
המלך בה חפץ אם כי וכמו . 

It is even called "the crown of My words." מלי כתר בשם ונקראה . 
Therefore, Haman was commanded to clothe 
Mordechai the Jew, the true yakar, with royal 
garments and the horse, for "Mordechai raised 
Hadassah…" (Esther 2:7). 

מרדכי את להלביש להמן צוה וע"כ  
כי כו' וסוס מל' דלבוש הזה היקר היהודי  

כו הדסה את אמן מרדכי '. 

Powered By: ChassidusNow.com 
13 

https://www.chassidusnow.com/


 בס"ד

Mitteler Rebbe​
Shar HaPurim​
היהודיםי וקבל  ​

יד - י   

And in the future, it is written: "And you shall be for 
Me a desirable land" (Malachi 3:12) and "You shall be 
called 'My delight is in her'" (Yeshayahu 62:4), 
specifically. 

חפץ ארץ לי תהיו ואתם כתיב ולע"ל  
וד"ל דוקא בה חפצי תקרא . 

This explains why, in the future, the angels will 
declare "Kadosh" before the righteous. 

לפני לומר המלאכים שעתידים וזהו  
קדוש הצדיקים . 

This is astonishing—how could the righteous be 
likened to the divine essence so that the angels 
declare "Kadosh" before them? 

לעצמות צדיקים ידמו דאיך פלא וזה  
כו קדוש לפניהם לומר האלקות '. 

However, it is known that "Kadosh" with a vav 
(Kadosho) signifies a minor extension of holiness 
from the supreme Kodesh, drawing forth a revelation 
from the concealed holiness of His essence. 

בחינת הוא בוי"ו דקדוש ידוע אך  
הנ"ל העליון מקדש קטנה המשכה  

קצת לגלוי העצמות קדושת מהעלם . 

This is similar to "the royal garment which the king 
has worn and the horse upon which he has ridden" 
(Esther 6:8), which are the garments of yakar, the 
holiness of His essence, with which the souls of the 
righteous are clothed through Torah and mitzvot in 
this world. 

בו לבש אשר מל' לבוש ענין כמו והיינו  
שהן כו' עליו רכב אשר והסוס המלך  

העצמות דקדושת יקר לבושי  
בתו"מ הצדיקים לנשמות שמלבישים  

 .בעה"ז

For the King desires to bestow His yakar upon them 
specifically, as it is written: "Who has sanctified us" 
(from the blessing over mitzvot), emphasizing us in 
particular. 

דוקא יקרו להם לעשות המלך חפץ כי  
דוקא קדשנו אשר וכמ"ש . 

Therefore, the angels will say "Kadosh" before them, 
meaning they will clothe them with the supreme 
sacred garments of Torah and mitzvot. 

קדוש לפניהם יאמרו המלאכים וע"כ  
ויקר קדש מלבוש להלבישם היינו  

דתו"מ העליון . 
Just as a king commands his ministers to bestow his 
yakar upon whomever he wishes to honor, bringing 
forth royal garments, as it is written: "And let the 
garment and the horse be placed in the hands of one 
of the king’s most noble princes" (Esther 6:9). 

יקר לעשות לשריו יצוה שהמלך וכמו  
לבוש שמביאין ביקרו שיחפוץ למי שלו  

יד על והסוס הלבוש ונתון וכמ"ש כו' מל'  
דוקא הפרתמים המלך משרי איש . 

Likewise, in the future, the angels will declare 
"Kadosh" before the righteous. And this is sufficient 
for understanding. 

לפני יאמרו המלאכים לע"ל וכמו"כ  
וד"ל קדוש הצדיקים . 

 

Powered By: ChassidusNow.com 
14 

https://www.chassidusnow.com/

