
 

 

1 



 בס"ד

Rebbe Maharash 
Torahs Shmuel​

Parshas Va’eschanan 
1869-תרך"ט/ יכְַנּסֵ ישְִׂרָאֵל נדְִחֵי ה׳ ירְוּשָׁלַ͏םִ בּוֹנהֶ    

 
Introduction​

This discourse by the Rebbe Maharash, delivered on Shabbos Parshas Va’eschanan in the year 5629 (תרכ"ט), 
begins with the verse " לב לשבורי הרופא יכנס, ישראל נדחי הוי׳ ירושלים בונה " — emphasizing Hashem’s role in 

gathering the exiles, healing the brokenhearted, and rebuilding Yerushalayim. The Rebbe Maharash, the fourth 
Lubavitcher Rebbe, lived from 1834 to 1882 and was known for his fearless, expansive spiritual vision and the 
principle of "Lechat’chila Ariber" — confronting challenges by rising above them. In this maamar, he delves 

deeply into the mystical meaning of Divine names, the structure of the human soul, and how the Jewish people, 
even in exile, play a vital role in ushering in the redemption and the revelation of the Divine “Crown” (Kesser). 

כּ״ט וָאֶתְחַנַּן, ש״פ בס״ד, . 
With the help of Heaven, Shabbos Parshas Va’eschanan,  

"The builder of Yerushalayim is Hashem; the outcasts of 
Israel He will gather, He is the healer of the 
brokenhearted…" We must understand the connection 
between "He is the healer of the brokenhearted" and "The 
builder of Yerushalayim is Hashem." 

הָרוֹפֵא ,יכְַנֵּס ישְִׂרָאֵל נִדְחֵי ה׳ ירְוּשָׁלַ͏םִ בּוֹנֶה   
עִניְןָ שַׁיּיָכוּת מָהוּ לְהָבִין וְצָרִיךְ כּו׳, לֵב לִשְׁבוּרֵי  
ה׳ ירְוּשָׁלַ͏םִ לְבּוֹנהֵ לֵב לִשְׁבוּרֵי הָרוֹפֵא . 

Behold, it is taught in the Yalkut on Yirmiyahu, Remez 359: "A 
lion arose in the constellation of Aryeh and destroyed Ariel." "A 
lion arose" refers to Nevuchadnetzar, as it is written, "A lion has 
come up from his thicket." "In the constellation of Aryeh" refers 
to "until the exile of Yerushalayim in the fifth month." "And he 
destroyed Ariel"—Ariel refers to the city where David camped. 

אַרְיהֵ עָלָה רנ״ט, רְמַז בִּירְמִיּהָ בַּיּלְַקוּט אִיתָא הִנּהֵ   
זהֶ אַרְיהֵ עָלָה אֲרִיאֵל, אֶת וְהֶחֱרִיב אַרְיהֵ בְּמַזּלַ  

אַרְיהֵ בְּמַזּלַ מִסֻּבְּכוֹ, אַרְיהֵ עָלָה דִּכְתִיב נבְוּכַדְנצֶַּר  
וְהֶחֱרִיב הַחֲמִישִׁי, בַּחדֶֹשׁ ירְוּשָׁלַ͏םִ גְּלוֹת עַד שֶׁנּאֱֶמַר  
דָוִד חָנהָ קִרְיתַ אֲרִיאֵל הַוַי אֲרִיאֵל , 

On condition that a Lion will come in the constellation of Aryeh 
and rebuild Ariel. "A Lion will come"—this is the Holy One, 
blessed be He, as it is written: "A lion has roared, who will not 
fear?" "In the constellation of Aryeh"—"And I will turn their 
mourning into joy." "And he will rebuild Ariel"—"The builder 
of Yerushalayim is Hashem; the outcasts of Israel He will 
gather." 

אֲרִיאֵל, אֶת וְיבְִנהֶ אַרְיהֵ בְּמַזּלַ אַרְיהֵ שֶׁיּבָוֹא מְנתָ עַל   
מִי שָׁאַג אַרְיהֵ בֵּיהּ כְּדִכְתִיב הַקָּב״ה זהֶ אַרְיהֵ יבָוֹא  

וְיבְִנהֶ לְשָׂשׂוֹן, אֲבֶלָם וְהָפַכְתִּי אַרְיהֵ בְּמַזּלַ ייִרָא, לֹא  
יכְַנּסֵ ישְִׂרָאֵל נדְִחֵי ה׳ ירְוּשָׁלַ͏םִ בּוֹנהֶ אֲרִיאֵל . 

We must understand the meaning of "on condition"—which 
implies that the destruction of the Beis HaMikdash was for the 
purpose that it be rebuilt. 

שֶׁחֻרְבָּן שֶׁמַּשְׁמָע מְנתָ", "עַל מַה־עִניְןָ לְהָבִין וְצָרִיךְ   
שֶׁיּבִָּנהֶ מְנתָ עַל הָיהָ בֵּית־הַמִּקְדָּשׁ . 

Powered By: ChassidusNow.com 
2 

http://chassidusnow.com/doante
http://chassidusnow.com


 בס"ד

Rebbe Maharash 
Torahs Shmuel​

Parshas Va’eschanan 
1869-תרך"ט/ יכְַנּסֵ ישְִׂרָאֵל נדְִחֵי ה׳ ירְוּשָׁלַ͏םִ בּוֹנהֶ    

 

This will be understood by first explaining what is written 
(Chaggai 2:9), "Greater will be the glory of this latter house 
than the former." For behold, it is explained in the discourse 
"Bocheh Tivkeh" that the root of the concept of the first and 
second Temples corresponds to the two "heh"s in the name of 
Hashem. The first Beis HaMikdash is the higher heh, the level 
of Binah, and the second is the lower heh, the level of Malchus. 

יהְִיהֶ גָּדוֹל ט׳( ב׳ )חַגַּי שֶּׁכָּתוּב מַה בְּהַקְדֵּם וְיוּבַן   
בְּדִ״ה נתְִבָּאֵר דְּהִנּהֵ הָרִאשׁוֹן, מִן הָאַחֲרוֹן הַבַּיתִ כְּבוֹד  
זהֶוּ שֵׁניִ וּבֵית רִאשׁוֹן בֵּית עִניְןַ דְּשׁרֶֹשׁ תִבְכֶּה בּכֶֹה  
ה׳ בְּחִינתַ הוּא רִאשׁוֹן בֵּית הוי׳, דְּשֵׁם הֵאִין ב׳ עִניְןַ  

תַּתָּאָה ה׳ בְּחִינתַ הוּא שֵׁניִ וּבֵית בִּינהָ, בְּחִינתַ עִילָּאָה  
מַלְכוּת בְּחִינתַ . 

If so, the Divine revelation that was present in the First Temple 
was from the unification of Yud and Heh, and in the Second 
Temple it was from the unification of Vav and Heh. 

 
הָיהָ רִאשׁוֹן בְּבֵית שֶׁהָיהָ אֱלֹקוּת הַגִּילּוּי כֵּן, וְאִם  

יחִוּד מִבְּחִינתַ הוּא שֵׁניִ וּבְבֵית יו״ד־הֵא, יחִוּד מִבְּחִינתַ  
 .וָא״ו־הֵא

And during the time of exile, when the Holy One is in exile, He 
ascends higher and higher. That is, the Vav no longer shines into 
the lower Heh. Consequently, there is also a lack of illumination 
in the upper Heh from the level of Yud. 

 
סָלֵיק בְּגָלוּתָא, שֶׁקוּדְשָׁא־בְּרִיךְ־הוּא הַגָּלוּת, וּבִזמְַן  

תַּתָּאָה, בַּה׳ מֵאִיר אֵינוֹ שֶׁהַוָ״ו וְהַייְנוּ וּלְעֵילָּא, לְעֵילָּא  
הַיּו״ד מִבְּחִינתַ עִילָּאָה בַּה׳ הַגִּילּוּי כֵּן גַּם נחְֶסַר . 

For Hashem swore that He would not enter into the 
Yerushalayim Above until He first enters into Yerushalayim 
Below. 

 
שֶׁיּכִָּנסֵ עַד שֶׁלְמַעְלָה בִּירוּשָׁלַ͏םִ יכִָּנסֵ שֶׁלֹּא ה׳ נשְִׁבַּע כִּי  

שֶׁלְּמַטָּה בִּירוּשָׁלַ͏םִ . 

That is, even above, in the upper Heh, the inner flow from the 
Yud is not drawn. 

 
בְּחִינתַ מֵאִיר אֵינוֹ עִילָּאָה בַּה׳ לְמַעְלָה שֶׁגַּם וְהַייְנוּ  
דְּיו״ד הַפְּניִמִי שֶׁפַע . 

This is the concept of "And the river shall dry up, and become 
parched"—"shall dry up" applies to the First Temple, and 
"parched" applies to the Second. 

 
רִאשׁוֹן, בְּבֵית יחֱֶרָב וְיבֵָשׁ", יחֱֶרָב "וְנהָָר עִניְןַ וְזהֶוּ  

שֵׁניִ בְּבֵית וְיבֵָשׁ . 

And just as in the physical realm dryness is far more severe than 
desolation—as it is written in Parshas Noach regarding the 
Flood: on the first of the month the waters dried up from the 
earth, and on the twenty-seventh of the second month the earth 
was completely dry—so that from the time of desolation until 
complete dryness took another month and twenty-six days. 

 

מֵעִניְןַ הַרְבֵּה יוֹתֵר הִיא הַיּבְִישׁוּת עִניְןָ בַּגַּשְׁמִיּוּת, וּכְמוֹ  
בָּרִאשׁוֹן הַמַּבּוּל: גַּבֵּי נחַֹ בְּפַרְשַׁת שֶׁכָּתוּב כְּמוֹ חֲרֵבוּת,  

הַשֵּׁניִ וּבַחדֶֹשׁ הָאָרֶץ, מֵעַל הַמַּיםִ חָרְבוּ לַחדֶֹשׁ בְּאֶחָד  
הָאָרֶץ יבְָשָׁה לַחדֶֹשׁ יוֹם וְעֶשְׂרִים בְּשִׁבְעָה . 

Thus, from the desolation of the land until its complete dryness 
took another month and twenty-six days—this proves that 
dryness is far more absolute than desolation. 

 
חדֶֹשׁ עוֹד נתְִעַכֵּב שֶׁיּבְָשָׁה עַד הָאָרֶץ חֲרֵבוּת מִן נמְִצָא  
מֵחָרְבָה הַרְבֵּה יבֵָשׁ יוֹתֵר הַיּבְִישׁוּת הֲרֵי יוֹם, וְכ״ו  

 .הָאָרֶץ

And similarly we understand regarding the First and Second 
Temples: regarding the loss of revelation in the First Temple it 
says "dried up" (yecharev), which is also a kind of dryness—yet 

 
עַל שֵׁניִ: וּבֵית רִאשׁוֹן בֵּית בְּעִניְןַ יוּבַן זהֶ דֶּרֶךְ וְעַל  

גַם שֶׁהוּא "יחֲִרַב", נאֱֶמַר רִאשׁוֹן בְּבֵית הַגִּילּוּי הֶעְדֵּר  
לַחְלוּחִית קְצָת ישֵׁ מָקוֹם מִכָּל יוֹבֵשׁ, עִניְןַ כֵּן . 

Powered By: ChassidusNow.com 
3 

http://chassidusnow.com/doante
http://chassidusnow.com


 בס"ד

Rebbe Maharash 
Torahs Shmuel​

Parshas Va’eschanan 
1869-תרך"ט/ יכְַנּסֵ ישְִׂרָאֵל נדְִחֵי ה׳ ירְוּשָׁלַ͏םִ בּוֹנהֶ    

 
there was still some moisture remaining, since prophecy still 
existed. 
For example, prophecy still existed—Baruch ben Neriyah 
received from Yirmiyahu in Bavel in the year 3500, which is 
twelve years after the destruction, as stated in Seder Olam. 

 
קִבֵּל נרִֵיּהָ בֶּן בָּרוּךְ שֶׁהֲרֵי הַנּבְוּאָה, עִניְןַ הָיהָ שֶׁהֲרֵי  

כְּמוֹ הַחֻרְבָּן אַחַר שָׁניִם י״ב ש״ן, שְׁנתַ בְּבָבֶל מִירְמִיּהָ  
בִּיוֹחָסִין שֶׁכָּתוּב . 

Whereas in the Second Temple there was no prophecy, as Rashi 
explains on the teaching (Yoma 21b) regarding the five things 
that were lacking in the Second Temple—one of which was 
Ruach HaKodesh. Rashi explains that the Divine spirit no longer 
rested upon the prophets from the fourth year of Daryavesh 
onward. 

 

שֶׁפֵּירֵשׁ כְּמוֹ נבְוּאָה, הָיתְָה לֹא שֵׁניִ בְּבֵית כֵּן מַשֶּׁאֵין  
ה׳ בְּעִניְןַ ע״ב( כ״א דף )יוֹמָא רַז״ַל מַאֲמַר עַל רַשִׁ״י  

הַקּדֶֹשׁ, רוּחַ שֶׁחוֹשֵׁב שֵׁניִ, בְּבֵית שֶׁחָסְרוּ דְּבָרִים  
הַנּבְִיאִים עַל שָׁרְתָה לֹא הַקּדֶֹשׁ שֶׁרוּחַ רַשִׁ״י וּפֵירֵשׁ  
וָאֵילָךְ לְדָרְיוֶָשׁ אַרְבַּע מִשְּׁנתַ . 

All the more so by the destruction of the Second Temple it says 
"dry" (yavesh), meaning it dried out completely with no moisture 
at all. 

 
שֶׁיּבֵָשׁ הַייְנוּ "וְיבֵָשׁ", נאֱֶמַר שֵׁניִ בֵּית בְּחֻרְבַּן שֶׁכֵּן וְכָל  

כְּלָל לַחְלוּחִית שׁוּם נמְִצָא שֶׁלֹּא עַד לְגַמְרֵי . 

For although only the Vav does not illuminate into the lower 
Heh, Hashem swore that He would not enter Yerushalayim 
Above until He enters Yerushalayim Below first. Consequently, 
even the upper Heh does not receive any inner flow from the 
Yud, and above too there is no illumination at all—this is 
dryness. 

 

נשְִׁבַּע אֲבָל תַּתָּאָה, בַּה׳ מֵאִיר אֵינוֹ הַוָ״ו שֶׁרַק שֶׁהֲגַם  
שֶׁיּכִָּנסֵ עַד שֶׁלְמַעְלָה בִּירוּשָׁלַ͏םִ יכִָּנסֵ שֶׁלֹּא ה׳  

בַּה׳ מֵאִיר אֵינוֹ וּמִמֵּילָא תְּחִלָּה, שֶׁלְמַטָּה בִּירוּשָׁלַ͏םִ  
פְּניִמִי שֶׁפַע נמְִשָׁךְ אֵינוֹ לְמַעְלָה וַאֲפִלּוּ כֵּן, גַם עִילָּאָה  

כְּלָל מֵאִיר שֶׁאֵינוֹ לְגַמְרֵי שֶׁיּבֵָשׁ וְיבֵָשׁ, עִניְןַ וְהַייְנוּ כּו׳,  
 .כּו׳

And this is the concept of "Sālik le’Eila le’Eila"—meaning, 
"ascends higher and higher"—that is: to the level of Chochmah 
and Binah, and even higher to the level of Kesser. 

 
לְעֵילָּא פֵּירוּשׁ לְעֵילָּא, לְעֵילָּא דְּסָלֵיק וְז״ע עִניְןָ וְזהֶוּ  

כֶּתֶר וּלְעֵילָּא חָכְמָה־וּבִינהָ , 

And this is what is written regarding the time of exile: "And I 
will surely hide My face on that day." We must understand the 
double expression: "hide" and "surely hide." 

 
פָּניַ אַסְתִּיר הַסְתֵּר "וְאָנכִֹי הַגָּלוּת: בִּזמְַן שֶׁכָּתוּב וְזהֶוּ  
"הַסְתֵּר" הַלָּשׁוֹן כֶּפֶל לְהָבִין וְצָרִיךְ הַהוּא", בַּיּוֹם  

 ."וְ"אַסְתִּיר
The explanation is that we find in the words of the prophets that 
sometimes they use the term "hoy" (הוֹי) with a hey, and 
sometimes "oy" (אוֹי) with an aleph. 

 
לָשׁוֹן אוֹמְרִים שֶׁפַּעַם הַנּבְִיאִים בִּדְבַרֵי דְּמָצִינוּ וְהֶעִניְןָ,  
בְּאַל״ף "אוֹי" לָשׁוֹן אוֹמְרִים וּפַעַם בְּהֵ״א, "הוֹי" , 

This depends: if the concealment results from the withdrawal of 
the Divine Presence to above (but only to Chochmah and Binah), 
then it is called "hoy" with a hey—hinting to the level of Binah. 

 
שֶׁנּסְִתַּלֵּק מִצַּד נמְִשָׁךְ הַהַסְתֵּר אִם וְהַייְנוּ:  

אָז בְּחָכְמָה־וּבִינהָ, שֶׁזּהֶוּ לְעֵילָּא, קוּדְשָׁא־בְּרִיךְ־הוּא  
הַבִּינהָ בְּחִינתַ אֶל לְרַמֵּז בְּהֵ״א, "הוֹי" נאֱֶמַר . 

Powered By: ChassidusNow.com 
4 

http://chassidusnow.com/doante
http://chassidusnow.com


 בס"ד

Rebbe Maharash 
Torahs Shmuel​

Parshas Va’eschanan 
1869-תרך"ט/ יכְַנּסֵ ישְִׂרָאֵל נדְִחֵי ה׳ ירְוּשָׁלַ͏םִ בּוֹנהֶ    

 
But when the concealment comes from Hashem ascending 
higher and higher—meaning to the level of Kesser—then it is 
called "oy" with an aleph, to indicate that the ascent of the Vav is 
into Kesser. 

 
סָלֵיק דְּקוּדְשָׁא־בְּרִיךְ־הוּא מִצַּד נמְִשָׁךְ כְּשֶׁהַהַסְתֵּר אֲבָל  

נאֱֶמַר אָז הַכֶּתֶר, בִּבְחִינתַ דְּהַייְנוּ לְעֵילָּא, לְעֵילָּא  
בַּכֶּתֶר הִיא הַוָ״ו שֶׁעֲלִיּתַ לְהוֹרוֹת "אוֹי", . 

This is also the meaning of the double expression "hide I will 
surely hide" ( אסתיר הסתר )—these are the two levels: 
Chochmah-Binah and Kesser, just like the terms "hoy" and "oy". 

 
שְׁתֵּי אַסְתִּיר"—שֶׁזּהֶוּ "הַסְתֵּר עִניְןָ כֵּן גַם וְזהֶוּ  

וְ"אוֹי "הוֹי" וּכְעִניְןָ וְכֶתֶר, חָכְמָה־וּבִינהָ הַבְּחִינוֹת: ". 

Therefore, when it says "I will surely hide on that day"—this 
implies that even the level of "on that day," which corresponds to 
Binah, is also concealed and hidden. 

 
הַהוּא", "בַּיּוֹם נאֱֶמַר אַסְתִּיר" "הַסְתֵּר כְּשֶׁאָמַר וְלָכֵן  

בְּחִינתַ שֶׁהִיא הַהוּא", "בַּיּוֹם מִבְּחִינתַ שֶׁאֲפִלּוּ פֵּירוּשׁ:  
וּנעְֶלֶמֶת מֻסְתֶּרֶת כֵּן גַם הִיא בִּינהָ, . 

As explained above regarding the difference between the 
destruction of the First and Second Temples: in the Second 
Temple, since the Vav did not shine into the lower Heh, it 
therefore did not enter Yerushalayim Above either. 

 
רִאשׁוֹן חֻרְבָּן בֵּין הַהֶפְרֵשׁ בְּעִניְןַ לְעֵיל שֶׁנּתְִבָּאֵר וּכְמוֹ  

בַּה׳ הַוָ״ו הֵאִיר שֶׁלֹּא לְפִי שֵׁניִ, שֶׁבְּבֵית שֵׁניִ, לְחֻרְבָּן  
כֵּן גַם שֶׁלְמַעְלָה בִּירוּשָׁלַ͏םִ נכְִנסַ לֹא מִמֵּילָא תַּתָּאָה, . 

That is because the Holy One, blessed be He, in exile, ascended 
higher and higher—namely to the level of Kesser, as mentioned 
above. 

 
סָלֵיק בְּגָלוּתָא שֶׁקוּדְשָׁא־בְּרִיךְ־הוּא מִפְּניֵ וְהַייְנוּ  

כְּנ״ַל הַכֶּתֶר בִּבְחִינתַ שֶׁזּהֶוּ לְעֵילָּא, לְעֵילָּא . 

This is the idea of "I will surely hide"—that even the level of "on 
that day" is also hidden and concealed, for Hashem swore He 
would not enter Yerushalayim Above until He enters 
Yerushalayim Below first. 

 
גַם הִיא הַהוּא" "בַּיּוֹם שֶׁמִּבְּחִינתַ "אַסְתִּיר", כְּעִניְןָ זהֶוּ  
בִּירוּשָׁלַ͏םִ יכִָּנסֵ שֶׁלֹּא ה׳ נשְִׁבַּע כִּי וּנעְֶלֶמֶת, מֻסְתֶּרֶת כֵּן  

תְּחִלָּה שֶׁלְמַטָּה בִּירוּשָׁלַ͏םִ שֶׁיּכִָּנסֵ עַד שֶׁלְמַעְלָה . 

Therefore, the absence of revelation extends even to the level of 
the upper Heh. 

כּו׳ כֵּן גַם עִילָּאָה ה׳ בִּבְחִינתַ הוּא הַגִּילּוּי הֶעְדֵּר וְלָכֵן  . 

And to understand with additional explanation the concept of 
"the river will dry up and become parched," as discussed 
regarding the First and Second Temples—behold, it is written: 
"And a river went out from Eden to water the garden." 

 
בֵּית וְיבֵָשׁ", יחֱֶרָב "וְנהָָר עִניְןַ בֵּיאוּר בְּתוֹסֶפֶת וּלְהָבִין  
מֵעֵדֶן יוֹצֵא "וְנהָָר כָּתוּב: הִנּהֵ כּו׳, שֵׁניִ וּבֵית רִאשׁוֹן  

הַגָּן אֶת לְהַשְׁקוֹת ". 

And one can say that in the Garden there are two levels: the 
lower Gan Eden and the upper Gan Eden. These correspond to 
Binah and Malchus. 

 
הַתַּחְתּוֹן גַּן־עֵדֶן בְּחִינוֹת: ב׳ בּוֹ ישֵׁ גָּן כִּי לוֹמַר, וְישֵׁ  

וּמַלְכוּת בִּינהָ שֶׁהֵם הָעֶלְיוֹן, וְגַן־עֵדֶן . 

And so too is the concept of the First and Second Temples: the 
First Temple corresponds to Binah, the upper Heh; the Second 
Temple corresponds to Malchus, the lower Heh. These are two 

 

שֶׁבֵּית שֵׁניִ: וּבֵית רִאשׁוֹן בֵּית עִניְןַ הוּא כֵּן וּכְמוֹ  
מַלְכוּת, הוּא שֵׁניִ וּבֵית עִילָּאָה, ה׳ בְּחִינתַ הוּא רִאשׁוֹן  

וּבַה׳ עִילָּאָה בַּה׳ הַמְשָׁכוֹת: שְׁתֵּי שֶׁהֵם תַּתָּאָה, ה׳  
 .תַּתָּאָה

Powered By: ChassidusNow.com 
5 

http://chassidusnow.com/doante
http://chassidusnow.com


 בס"ד

Rebbe Maharash 
Torahs Shmuel​

Parshas Va’eschanan 
1869-תרך"ט/ יכְַנּסֵ ישְִׂרָאֵל נדְִחֵי ה׳ ירְוּשָׁלַ͏םִ בּוֹנהֶ    

 
modes of divine flow—one through the upper Heh, and one 
through the lower Heh. 
And this is what is written: "You have captivated My heart, My 
sister, My bride"—the word "captivated" (libavtani) implies two 
hearts. These are the two flows of life-force. 

 
לִבַּבְתִּניִ לָשׁוֹן כַלָּה", אֲחתִֹי "לִבַּבְתִּניִ שֶׁכָּתוּב: וְזהֶוּ  

הַחַיּיִם הַמְשָׁכוֹת שְׁתֵּי שֶׁהֵם לְבָבוֹת, שְׁניֵ מַשְׁמַע . 

The first is from the level of "You are wise" (Anat hu chakim); 
the second is from "Yours, Hashem, is the greatness and the 
might"—that is, from the upper attributes (middos). These are 
the two modes of divine flow that existed in the First and Second 
Temples. 

 

לִהְיוֹת וְהַב׳ חָכִים", הוּא "אַנתְְ בְּחִינתַ לִהְיוֹת הִיא הָא׳  
עֶלְיוֹנוֹת. מִדּוֹת בְּחַייֵ וְהַגְּבוּרָה" הַגְּדֻלָּה ה׳ "לְךָ  

וּבֵית רִאשׁוֹן בְּבֵית שֶׁהָיוּ הַהַמְשָׁכוֹת שְׁתֵּי שֶׁהֵם־הֵם  
 .שֵׁניִ

That is: the First Temple corresponds to the upper Heh, and its 
flow came from the Yud, which is the level of "You are wise…" 

 
עִילָּאָה, ה׳ בְּחִינתַ הוּא רִאשׁוֹן שֶׁבֵּית וְהַייְנוּ,  

שֶׁהוּא הַיּו״ד, מִבְּחִינתַ הָיתְָה בּוֹ שֶׁהָיתְָה וְהַהַמְשָׁכָה  
כּו׳ חָכִים" הוּא "אַנתְְ בְּחִינתַ . 

And the Second Temple, which is the lower Heh, its flow came 
from the Vav of the Divine Name, which is the level of the upper 
middos: "Yours, Hashem, is the greatness…" 

 
שֶׁהָיתְָה הַהַמְשָׁכָה תַּתָּאָה, ה׳ בְּחִינתַ שֶׁהוּא שֵׁניִ, וּבֵית  

בְּחִינתַ שֶׁהוּא הוי׳, שֵׁם שֶׁל הַוָ״ו מִבְּחִינתַ הָיתְָה בּוֹ  
כּו׳ הַגְּדֻלָּה" ה׳ "לְךָ עֶלְיוֹנוֹת: מִדּוֹת . 

This is the root of the concept "And a river went out from 
Eden"—this river, our Sages said, what is its name? "Yovel" is 
its name. 

 
הַזּהֶ שֶׁהַנּהָָר מֵעֵדֶן", יוֹצֵא "וְנהָָר עִניְןַ שׁרֶֹשׁ וְזהֶוּ  

שְׁמוֹ יוֹבֵל נהָָר? הַהוּא שֶׁל שְּׁמוֹ מַה רַז״ַל: אָמְרוּ . 

And in Avos d’Rabbi Nosson it is written: "Chayim is its 
name"—this refers to the higher level within that river, which 
was revealed in the First Temple. 

 
מַדְרֵגָה בְּחִינתַ וְהַייְנוּ שְׁמֵיהּ", "חַיּיִם אִיתָא: וּבְאַדְר״נ  
רִאשׁוֹן בְּבֵית שֶׁהָיתְָה שֶׁבַּנּהָָר הָעֶלְיוֹנהָ . 

And in the Zohar, Parshas Pinchas 247a, it explains that its name 
is "Tzaddik"—this refers to "Tzaddik Yesod Olam," the channel 
of flow that came from this river in the Second Temple, the level 
of Malchus. 

 

"צַדִּיק", שֶׁשְּׁמוֹ פֵּירֵשׁ ע״א רמ״ז פִּינחְָס פָּרָשַׁת וּבַזּהַֹר  
בְּחִינתַ עוֹלָם"—זהֶוּ יסְוֹד "צַדִּיק בְּחִינתַ וְהַייְנוּ  

בְּחִינתַ שֵׁניִ, בְּבֵית זהֶ נהָָר מִבְּחִינתַ שֶׁהָיתְָה הַהַמְשָׁכָה  
 .מַלְכוּת

And also in the Gemara (Bechoros 55b), they said as well that its 
name is Yovel, and [another name is] Peras. One may say that 
"Peras" is related to "Ben Poras Yosef," which refers to Yesod. 

 
כֵּן: גַּם אָמְרוּ ע״ב נ״ה דַּף ט׳ פֶּרֶק דְּבְכוֹרוֹת בַּגְּמָ׳ וְגַם  

"בֵּן לָשׁוֹן "פְרָת" לוֹמַר: וְישֵׁ ]שְׁמוֹ[, וּפְרָת שְׁמוֹ, יוֹבֵל  
בִּיסוֹד שֶׁהוּא יוֹסֵף", פּרָֹת . 

And to understand further the explanation of the drawing down 
to the level of "You are wise" (Anat hu Chakim), we begin by 
citing the teaching of our Sages (Pirkei d’Rebbe Eliezer): 

 

הוּא "אַנתְְ בְּחִינתַ לִהְיוֹת הַהַמְשָׁכָה עִניְןַ בֵּיאוּר וּלְהָבִין  
דְּרַבִּי בְּפִירְקֵי רַז״ַל שֶּׁאָמְרוּ מַה בְּהַקְדֵּם יוּבַן חָכִים",  

וּשְׁמוֹ הוּא הָיהָ הָעוֹלָם, נבְִרָא שֶׁלֹּא "עַד אֱלִיעֶזרֶ:  
 ".בִּלְבַד

Powered By: ChassidusNow.com 
6 

http://chassidusnow.com/doante
http://chassidusnow.com


 בס"ד

Rebbe Maharash 
Torahs Shmuel​

Parshas Va’eschanan 
1869-תרך"ט/ יכְַנּסֵ ישְִׂרָאֵל נדְִחֵי ה׳ ירְוּשָׁלַ͏םִ בּוֹנהֶ    

 
"Before the world was created, there was only Him and His 
Name." 
And one must ask: How is the concept of a "name" applicable 
before the world was created, when a name only applies in 
relation to another? Why was there a need for a name? And 
furthermore, who called Him by His name—since before 
creation there was no one to call Him? 

 

נבְִרָא שֶׁלֹּא עַד שֵׁם בְּחִינתַ שַׁיּיָךְ אֵיךְ לְהָבִין: וְצָרִיךְ  
וּלָמָּה לְזלָֻּתוֹ? אֶלָּא שַׁיּיָךְ אֵינוֹ הַשֵּׁם שֶׁעִניְןַ הָעוֹלָם,  

שֶׁנּבְִרָא שֶׁקּדֶֹם בִּשְׁמוֹ, קְרָאוֹ מִי וְגַם לְשֵׁם? צָרִיךְ הָיהָ  
בִּשְׁמוֹ שֶׁיּקְִרָאֶנּוּ מִי הָיהָ לֹא הָעוֹלָם ? 

This can be understood based on what is known: that Hashem is 
referred to in the Gemara and Midrashim by the name "The Holy 
One, Blessed be He" (haKadosh Baruch Hu). 

 
בַּגְּמָרָא נקְִרָא יתְִבָּרֵךְ שֶׁהַשֵּׁם שֶּׁנוֹדַע מַה פִּי עַל וְיוּבַן  

הוּא בָּרוּךְ "הַקָּדוֹשׁ בְּשֵׁם וּבַמִּדְרָשִׁים ", 

This name was chosen over other names and descriptions like 
"Merciful" or "Gracious," because it expresses that He is holy 
and set apart. 

 
כְּגוֹן אֲחֵרִים וְכִנּוּייִם שֵׁמוֹת וְלֹא זהֶ שֵׁם שֶׁבָּחֲרוּ  

קָדוֹשׁ שֶׁהוּא מוֹרֶה שֶׁהוּא לְפִי וְ"חַנּוּן", "רַחוּם"  
 .וּמוּבְדָּל

(See more on this in the explanation of the verse "For with You 
is the source of life" from Koheles, and in the discourse Tze’enah 
uRe’enah.) 

 
( חַיּיִם" מְקוֹר עִמְּךָ "כִּי פָּסוּק עַל בְּבֵיאוּר זהֶ עַל וּרְאֵה  

וּרְאֵינהָ "צֵאֶנהָ וּבְדִ״ה "). 

There is no comparison between the drawing down and 
enclothement of the Infinite Light at the beginning of the chain 
of worlds to the Infinite Itself—it is as a drop compared to the 
ocean. 

 
אוֹר־אֵין־סוֹף וְהִתְלַבְּשׁוּת הַהַמְשָׁכָה עֵרוּךְ וְאֵין  

כְּטִפָּה אֶלָּא יתְִבָּרֵךְ, לְעַצְמוּתוֹ הַהִשְׁתַּלְשְׁלוּת בְּרֵאשִׁית  
הַיּםָ מִן . 

And this is the meaning of what our Sages said: "The Holy One, 
Blessed be He, sits and studies Torah." 

 
יוֹשֵׁב הוּא בָּרוּךְ "הַקָּדוֹשׁ רַז״ַל: שֶּׁאָמְרוּ מַה וְזהֶוּ  

בַּתּוֹרָה וְעוֹסֵק ." 

That is: His Essence is holy and beyond—but He "sits" and 
lowers Himself to become clothed in the wisdom of Torah, like a 
person who sits and lowers their posture. 

 
שֶׁיוֹשֵׁב אֶלָּא וּמוּבְדָּל, קָדוֹשׁ יתְִבָּרֵךְ עַצְמוּתוֹ פֵּירוּשׁ:  
שֶׁבַּתּוֹרָה, בְּחָכְמָה מִתְלַבֵּשׁ לִהְיוֹת עַצְמוֹ וּמַשְׁפִּיל  
כּו׳ קוֹמָתוֹ וּמַשְׁפִּיל הַיּוֹשֵׁב כְּאָדָם . 

And this radiance is called by the term "Name"—meaning that it 
is only a ray and illumination. 

 
אֶלָּא שֶׁאֵינהָּ פֵּירוּשׁ: "שֵׁם", בְּשֵׁם נקְִרֵאת זוֹ וְהָאָרָה  

בִּלְבַד וְהָאָרָה זיִו . 
And the meaning of "Before the world was created, there was 
only Him and His Name," is that there existed the source, root, 
and potential within the Infinite to bring about a ray and 
illumination from which the worlds could be created, according 
to His will and desire. 

 

בִּלְבַד", וּשְׁמוֹ הוּא הָיהָ הָעוֹלָם, שֶׁנּבְִרָא "קדֶֹם וְעִניְןַ  
בְּאוֹר־אֵין־סוֹף שֶׁיּשֵׁ וְהַיּכְוֹלֶת וְהַשּׁרֶֹשׁ הַמָּקוֹר הַייְנוּ  

מִמֶּנּוּ שֶׁיּהְִיהֶ וְהָאָרָה, זיִו גִּלּוּי לִהְיוֹת שֶׁיּוּכַל בָּרוּךְ־הוּא  
וּרְצוֹנוֹ בַּחֶפְצוֹ שֶׁיּעֲַלֶה הָעוֹלָמוֹת הִתְהַוּוּת . 

Like the radiance of the sun that is contained within the luminary 
itself, though in the nimshal (the metaphor’s inner meaning) this 
is on a much higher plane. 

 
עַצְמוֹ, הַשֶּׁמֶשׁ שֶׁהוּא בַּמָּאוֹר, הַכָּלוּל הַשֶּׁמֶשׁ זיִו וּכְמוֹ  
קֵץ אֵין יוֹתֵר נעֲַלֶה בְּאוֹפֶן הוּא שֶׁבַּנּמְִשָׁל אֶלָּא . 

Powered By: ChassidusNow.com 
7 

http://chassidusnow.com/doante
http://chassidusnow.com


 בס"ד

Rebbe Maharash 
Torahs Shmuel​

Parshas Va’eschanan 
1869-תרך"ט/ יכְַנּסֵ ישְִׂרָאֵל נדְִחֵי ה׳ ירְוּשָׁלַ͏םִ בּוֹנהֶ    

 
For the sun radiates its rays without intent or choice, whereas 
Above, the light and radiance only extend when it rises in His 
will. 

 
מַה בִּטְעוּנתָָהּ, שֶׁלֹּא זיִוָהּ אֶת מֵאִירָה הַשֶּׁמֶשׁ שֶׁהֲרֵי  
כְּשֶׁעוֹלֶה הוּא וְהַזּיִו הָאוֹר שֶׁהַמְשָׁכַת לְמַעְלָה, כֵּן שֶּׁאֵין  

 .בִּרְצוֹנוֹ

Therefore, this radiance, included within Him, refers to the 
capacity of the Infinite to shine forth a ray and illumination. This 
ability and potential is called His "Name." 

 
שֶּׁבִּיכלֶֹת מַה הַייְנוּ בּוֹ, הַכָּלוּל הַזּהֶ הַזּיִו כֵּן, אִם  

אֲשֶׁר כּו׳, וְהָאָרָה זיִו בְּחִינתַ לְהָאִיר אוֹר־אֵין־סוֹף  
"שְׁמוֹ נקְִרָא זהֶ וְכחַֹ יכְוֹלֶת ". 

And this is what is written: "And now, let the power of my Lord 
be great" and "With Your great strength"—for since His Essence 
is not in the category of influence or transmission at all (as 
explained in Likkutei Torah, parshas Atem Nitzavim), therefore 
this potential and source is called His "Name." 

 

וְכָתוּב: אֲ-דנֹיָ", כּחַֹ נאָ יגְִדַּל "וְעַתָּה שֶּׁכָּתוּב: מַה וְזהֶוּ  
אֵינוֹ וְעַצְמוּתוֹ שֶׁמַּהוּתוֹ לְפִי כִּי וְהַייְנוּ הַגָּדוֹל", "בְּכחֲֹךָ  

מִזּהֶ שֶׁנּכְִתַּב כְּמוֹ כְּלָל, וְהַמְשָׁכָה הַשְׁפָּעָה בְּגֶדֶר  
זהֶ וּמָקוֹר כּחַֹ לָכֵן נצִָּבִים", "אַתֶּם בְּדִ״ה תּוֹרָה בְּלִקּוּטֵי  
יתְִבָּרֵךְ "שְׁמוֹ" בְּשֵׁם נקְִרָא . 

And as is written elsewhere regarding the verse "For with You is 
the source of life"—that even the source of life is nullified and 
secondary to You and considered as nothing. 

 
מְקוֹר עִמְּךָ "כִּי בְּעִניְןַ אַחֵר בִּמְקוֹם שֶׁכָּתוּב וְכְמוֹ  

לְךָ וְטָפֵל בָּטֵל הוּא הַחַיּיִם מְקוֹר בְּחִינתַ חַיּיִם"—שֶׁגַּם  
כּו׳ חָשִׁיב וּכְלָא . 

According to this, we understand the concept of "His great 
Name"—which transcends the chain of worlds. It is the power 
and potential within the Infinite to generate illumination. This is 
called His Name, which vitalizes and brings all into being. 

 

שֶׁלְמַעְלָה הַגָּדוֹל" "שְׁמוֹ עִניְןַ מוּבָן זהֶ פִּי וְעַל  
שֶׁיּשֵׁ וְהַיּכְוֹלֶת הַכּחַֹ שֶׁהוּא מֵהַשְׁתַּלְשְׁלוּת,  
שְׁמוֹ בְּחִינתַ הִיא הָהָאָרָה, בְּחִינתַ עַל בְּאוֹר־אֵין־סוֹף  

הַכּלֹ וּמְהַוֶּה הַמְחַיּהֶ יתְִבָּרֵךְ, . 

Therefore, there is no place to ask, "Who called Him by His 
Name?"—because the term "Name" here does not mean that 
someone else calls Him, but that this refers to the potential 
within the Infinite to shine and generate all of existence. 

 

שֶׁאֵין בִּשְׁמוֹ", קְרָאוֹ "מִי לְהַקְשׁוֹת שַׁיּיָךְ אֵין וְלָכֵן  
שֶׁיּשֵׁ הַכּחַֹ שֶׁזּהֶוּ אֶלָּא זלָֻּתוֹ, שֶׁיּקְִרָאֵהוּ זהֶ שֵׁם הַפֵּירוּשׁ  

הָהָאָרָה בְּחִינתַ שֶׁתִּהְיהֶ בָּרוּךְ־הוּא בְּאוֹר־אֵין־סוֹף  
יתְִבָּרֵךְ "שְׁמוֹ" הַנּקְִרֵאת שֶׁהִיא הַכּלֹ, וּמְהַוָּה הַמְחַיּהָ . 

And about this "Name," it is said in Pirkei d’Rebbe Eliezer that 
"before the world was created, there was only Him and His 
Name." 

 
שֶׁלֹּא שֶׁ"עַד אֱלִיעֶזרֶ דְּרַבִּי בְּפִירְקֵי נאֱֶמַר זהֶ שֵׁם וְעַל  

בִּלְבַד וּשְׁמוֹ הוּא הָיהָ הָעוֹלָם, נבְִרָא ". 

And behold, this level of His great Name is praised and glorified 
forever and ever within the level of the Infinite. 

 
עֲדֵי וּמְפוֹאָר מְשֻׁבָּח הוּא הַזּהֶ הַגָּדוֹל שְׁמוֹ בְּחִינתַ וְהִנּהֵ  
אֵין־סוֹף בִּבְחִינתַ עַד . 

As it is stated in the Second Temple: “Praised and glorified 
forever and ever is His great Name.” 

 
שְׁמוֹ עַד עֲדֵי וּמְפוֹאָר "מְשֻׁבָּח שֵׁניִ: בְּבֵית וּכְמָשֶׁכָּתוּב  

 ."הַגָּדוֹל
That is as mentioned above: the level of His great Name is 
praised and glorified without end. 

 
וּמְפוֹאָר מְשֻׁבָּח הוּא הַגָּדוֹל שְׁמוֹ שֶׁבְּחִינתַ כַּנַּ"ל וְהַייְנוּ  
עַד עֲדֵי . 

Powered By: ChassidusNow.com 
8 

http://chassidusnow.com/doante
http://chassidusnow.com


 בס"ד

Rebbe Maharash 
Torahs Shmuel​

Parshas Va’eschanan 
1869-תרך"ט/ יכְַנּסֵ ישְִׂרָאֵל נדְִחֵי ה׳ ירְוּשָׁלַ͏םִ בּוֹנהֶ    

 
This is because He alone, may He be blessed, is singular and the 
essential life of all worlds; this is specifically through the level 
of “King.” 

 
חַי וְעִקָּר יחִָיד יתְִבָּרֵךְ לְבַדּוֹ הוּא כִּי מִפְּניֵ וְהַייְנוּ  

כּו׳ "מֶלֶךְ" מִבְּחִינתַ רַק הוּא הָעוֹלָמִים . 

For the progression of worlds is not via the chain of cause and 
effect. 

וְעָלוּל עִילָּה דֶּרֶךְ אֵינוֹ הָעוֹלָמוֹת הִשְׁתַּלְשְׁלוּת כִּי  . 

As explained in the seforim: if it were cause and effect, there 
would be (Heaven forbid) change, since in cause-and-effect 
systems, the cause is altered through its influence. 

 
חַס שִׁינּוּי בְּחִינתַ הָיתְָה כֵּן שֶׁאִם בַּסְּפָרִים, כַּמָּשֶׁכָּתוּב  

עַל־ידְֵי בָּעִילָּה שִׁינּוּי ישֵׁ וְעָלוּל בְּעִילָּה כִּי וְשָׁלוֹם,  
 .הַהַשְׁפָּעָה

Like the example: when a teacher is teaching a student, he must 
focus his mind on the act of teaching, and cannot devote himself 
to his own abstract intellectual pursuits as he could before 
teaching. 

 
לְתַלְמִידוֹ, מַשְׁפִּיעַ שֶׁהָרַב בִּשְׁעָה מָשָׁל, דֶּרֶךְ עַל כְּמוֹ  

לְעַיּןֵ פָּנוּי שִׂכְלוֹ וְאֵין בַּהַשְׁפָּעָה, עִיּוּנוֹ שֶׁיּשִָׂים הֶכְרֵחַ  
הַהַשְׁפָּעָה קוֹדֶם פָּנוּי שֶׁהָיהָ כְּמוֹ וְשִׂכְלִים בְּעִניְנָיִם . 

But with Him, may He be blessed, it is not so: “You are He 
before the world was created, and You are He after the world 
was created” without any change, Heaven forbid. 

 
הָעוֹלָם, שֶׁנּבְִרָא קדֶֹם הוּא "אַתָּה – יתְִבָּרֵךְ בּוֹ אֲבָל  

חַס שִׁינּוּי שׁוּם בְּלִי הָעוֹלָם" מִשֶּׁנּבְִרָא הוּא וְאַתָּה  
 .וְשָׁלוֹם

As it is written: “I, Hashem, have not changed”—there is no 
change at all in Him, before or after creation. 

 
בּוֹ ישֵׁ שֶׁלֹּא – שָׁניִתִי" לֹא ה׳ "אֲניִ וּכְמָשֶׁכָּתוּב:  

לְאַחַר הָעוֹלָם שֶׁנּבְִרָא מִקּדֶֹם כְּלָל, שִׁינּוּי שׁוּם יתְִבָּרֵךְ  
 .שֶׁנּבְִרָא

This is because the source of vitality for all worlds is only from 
His Name alone—i.e., from Malchus. 

 
מִבְּחִינתַ רַק הוּא הָעוֹלָמוֹת חַיּוּת שֶׁמְּקוֹר לְפִי וְהַייְנוּ  
מַלְכוּת בְּחִינתַ – בִּלְבַד שְׁמוֹ . 

See more on this concept of His great Name in Likkutei Torah, in 
the discourse “I am Hashem… who took you out of Egypt,” and 
in the discourse “Command the Children of Israel” where it 
explains that “His Name” equals “Will,” and in the discourse 
“These are the names” in Torah Or. 

 

"אֲניִ בְּדִ״ה תּוֹרָה, בְּלִקּוּטֵי הַגָּדוֹל שְׁמוֹ מֵעִניְןַ וּרְאֵה  
אֶת "צַו וּבְדִ״ה מִצְרַיםִ", מֵאֶרֶץ הוֹצֵאתִיךָ אֲשֶׁר כו׳  
וּבְדִ״ה "רָצוֹן", גִּימַטְרִיּאָ "שְׁמוֹ" מֵעִניְןַ ישְִׂרָאֵל" בְּניֵ  

בְּתוֹרָה־אוֹר שְׁמוֹת" "וְאֵלֶּה . 

In truth, even His Name is exalted—as it is written: “His Name 
alone is exalted”—meaning that even the level of His Name is 
exalted alone. 

 
כְּמוֹ נשְִׂגָּב, בִּבְחִינתַ הוּא יתְִבָּרֵךְ שְׁמוֹ גַּם וּבֶאֱמֶת  

הוּא שְׁמוֹ בְּחִינתַ שֶׁגַּם לְבַדּוֹ", שְׁמוֹ נשְִׂגָּב "כִּי שֶׁכָּתוּב:  
לְבַדּוֹ נשְִׂגָּב . 

Just as He Himself is alone, so too His Name, within His 
Essence, is also alone. 

 
שְׁמוֹ בְּחִינתַ גַּם כָּךְ – הוּא לְבַדּוֹ יתְִבָּרֵךְ שֶׁהוּא שֶׁכְּמוֹ  

כּו׳ הוּא לְבַדּוֹ הוּא יתְִבָּרֵךְ שֶׁבַּעַצְמוּתוֹ . 

And the drawing down from His Name is not via 
cause-and-effect, for if so everything would be infinite. 

 
עִילָּה בְּחִינתַ עַל־ידְֵי שְׁמוֹ מִבְּחִינתַ הַהַמְשָׁכָה וְאֵין  

אֵין־סוֹף בְּחִינתַ הַכּלֹ הָיהָ כֵּן שֶׁאִם – וְעָלוּל . 

Rather, the drawing down is through contraction and skipping, 
until only a single line is drawn. 

 
עַד וְדִלּוּג, צִמְצוּם עַל־ידְֵי הִיא שֶׁהַהַמְשָׁכָה אֶלָּא  

לְבַד קַו רַק שֶׁנּמְִשָׁךְ . 

Powered By: ChassidusNow.com 
9 

http://chassidusnow.com/doante
http://chassidusnow.com


 בס"ד

Rebbe Maharash 
Torahs Shmuel​

Parshas Va’eschanan 
1869-תרך"ט/ יכְַנּסֵ ישְִׂרָאֵל נדְִחֵי ה׳ ירְוּשָׁלַ͏םִ בּוֹנהֶ    

 
And this is the concept of the “kav” (line) that is drawn from the 
level of Malchus of Ein Sof, along with many contractions (see 
Tanya, vol. II, ch. 9, in the gloss). 

 
דְּאֵין־סוֹף, מַלְכוּת מִבְּחִינתַ שֶׁנּמְִשָׁךְ הַ"קַּו" עִניְןַ וְזהֶוּ  
פֶּרֶק ב׳ חֵלֶק הַתַּניְאָ בְּסֵפֶר )עַיןִ צִמְצוּמִים כַּמָּה וְעוֹד  
בַּהַגָּה ט׳ ). 

Until it becomes possible to have the chain of cause-and-effect. 
This is the concept of Sovev Kol Almin and Memaleh Kol 
Almin. 

 
וְעָלוּל, עִילָּה הִשְׁתַּלְשְׁלוּת בְּחִינתַ לִהְיוֹת שֶׁיּוּכַל עַד  

כּו׳ עָלְמִין כָּל וּמְמַלֵּא עָלְמִין כָּל סוֹבֵב עִניְןַ וּכְידָוּעַ . 

But before all of this, there must be many many contractions: the 
contraction of the Infinite Light, the contraction of Adam 
Kadmon, and the secret of the beard (dikna). 

 
– צִמְצוּמִים וְכַמָּה כַּמָּה לִהְיוֹת צָרִיךְ זהֶ לְכָל קדֶֹם אֲבָל  

בָּרוּךְ־הוּא, בְּאוֹר־אֵין־סוֹף הַצִּמְצוּם בְּחִינתַ שֶׁהוּא  
הַדִּיקְנאָ וְסוֹד קַדְמוֹן, אָדָם וְצִמְצוּם . 

As explained in Tanya vol. II, ch. 9 (in the gloss).  
ט׳ פֶּרֶק בַּהַגָּה ב׳ חֵלֶק הַתַּניְאָ בְּסֵפֶר שֶׁכָּתוּב וּכְמוֹ  

 .הַנּ״ַל

And only after the Infinite Light is enclothed within the vessels 
of Chabad can we apply what the Rambam wrote: “He is the 
Knower, the Knowledge, and the Known—through knowing 
Himself…” 

 

כֵּלִים בִּבְחִינתַ אוֹר־אֵין־סוֹף שֶׁנּתְִלַבֵּשׁ וְאַחַר  
שֶּׁכָּתַב מַה לוֹמַר שַׁיּיָךְ אָז – דְּחָכְמָה־בִּינהָ־דַּעַת  

– הַיּדָוּעַ וְהוּא הַדֵּעָה, וְהוּא הַיּוֹדֵעַ, "הוּא הָרַמְבַּ"ם:  
כּו׳ עַצְמוֹ אֶת וּבְידַָעְתּוֹ ". 

But without the aforementioned contractions, it is not at all 
applicable to say “He is the Known and the Knowledge,” 
because He is not at all in the category of da’as and knowledge. 

 
"הוּא לוֹמַר: כְּלָל שַׁיּיָךְ אֵינוֹ הַנ״ַל הַצִּמְצוּם בְּלִי אֲבָל  

דַּעַת וּבְגֶדֶר בִּבְחִינתַ אֵינוֹ כִּי הַדֵּעָה", וְהוּא הַיּדָוּעַ  
וְשָׁלוֹם חַס כְּלָל וּמַדָּע . 

Rather, He is far, far above—even from the level and category of 
wisdom. To Him, even the life of wisdom is considered physical 
action. 

 
אֲפִלּוּ – קֵץ אֵין עַד רַב עִלּוּי מִמֶּנּוּ, לְמַעְלָה אֶלָּא  

נחְֶשֶׁבֶת חָכְמָה שֶׁבְּחַיּיֵ עַד חָכְמָה, וּגְדֶר מִבְּחִינתַ  
יתְִבָּרֵךְ לְגַבֵּי גַּשְׁמִית לַעֲשִׂיּהָ . 

From all the above, it is understood that the drawing down to the 
level of “You are wise…”—which was the type of divine flow in 
the First Temple as explained above—requires many 
contractions. 

 

בְּחִינתַ לִהְיוֹת הַהַמְשָׁכָה שֶׁעִניְןַ יוּבַן זהֶ שֶׁמִכָּל נמְִצָא  
שֶׁהָיתְָה הַהַמְשָׁכָה בְּחִינתַ שֶׁזּהֶוּ כּו׳, חָכִים" הוּא "אַנתְְ  
לִהְיוֹת צָרִיךְ – לְעֵיל שֶׁנּתְִבָּאֵר כְּמוֹ כּו׳, רִאשׁוֹן בְּבֵית  

כּו׳ צִמְצוּמִים וְכַמָּה כַּמָּה עַל־ידְֵי . 

And the second drawing down is from Chochmah and Binah into 
the middos—this is the divine revelation in the Second Temple, 
which corresponds to the unification of Vav and Heh, as 
mentioned above. 

 
עִניְןַ שֶׁזּהֶוּ לְמִדּוֹת, מֵחָכְמָה־וּבִינהָ הִיא הַבּ׳ וְהַהַמְשָׁכָה  
עִניְןַ שֶׁזּהֶוּ שֵׁניִ, בְּבֵית שֶׁהָיהָ אֱלֹקוּת וְהַגִּילּוּי הַהַמְשָׁכָה  

כַּנ״ַל וָא״ו־הֵ״א יחִוּד . 

Powered By: ChassidusNow.com 
10 

http://chassidusnow.com/doante
http://chassidusnow.com


 בס"ד

Rebbe Maharash 
Torahs Shmuel​

Parshas Va’eschanan 
1869-תרך"ט/ יכְַנּסֵ ישְִׂרָאֵל נדְִחֵי ה׳ ירְוּשָׁלַ͏םִ בּוֹנהֶ    

 
However, in order to have a drawing down into Ze’eir Anpin (the 
middos), so that there can be unification of Ze’eir Anpin and 
Nukvah (Zon), the source of the flow must come from Arich 
Anpin, the root and source of the emanated beings. 

 
מִדּוֹת – אַנפְִּין בִּזעְֵיר הַהַמְשָׁכָה שֶׁתִּהְיהֶ כְּדֵי אֲבָל  

שֶׁיּיִמָשֵׁךְ צָרִיךְ – זו״ן יחִוּד לִהְיוֹת שֶׁיּוּכַל – עֶלְיוֹנוֹת  
הַנּאֱֶצָלִים וּמְקוֹר שׁרֶֹשׁ אַנפְִּין, מֵאֲרִיךְ הַהַמְשָׁכָה שׁרֶֹשׁ . 

Therefore, the letter Vav of the Divine Name has a Yud at its 
head—and the Yud has a small thorn on top (kotzo shel yud), 
which hints to Kesser. As is known, this is Arich Anpin—the 
source of the emanated beings. 

 
שֶׁרוֹמֵז – קוֹצָה בּוֹ ישֵׁ וְהַיּו״ד יו״ד, בְּראֹשׁוֹ וָא״ו וְלָכֵן  

אַנפְִּין, אֲרִיךְ בְּחִינתַ שֶׁהוּא – כַּנּוֹדָע הַכֶּתֶר, לִבְחִינתַ  
כּו׳ הַנּאֱֶצָלִים וּמְקוֹר שׁרֶֹשׁ . 

But for the flow to reach from Arich Anpin to Ze’eir Anpin, 
there must be two transmissions: one from Chesed of Arich 
Anpin to Abba and Imma (Chochmah and Binah), and a second 
from Abba and Imma to Ze’eir Anpin. 

 
אַנפְִּין לִזעְֵיר אַנפְִּין מֵאֲרִיךְ הַהַמְשָׁכָה שֶׁתִּהְיהֶ כְּדֵי אֲבָל  

אַנפְִּין דְּאֲרִיךְ מֵחֶסֶד הָאַחַת הַמְשָׁכוֹת: שְׁתֵּי צָרִיךְ –  
אַנפְִּין לִזעְֵיר וְאִמָּא מֵאַבָּא וְהַשֵּׁניִת וְאִמָּא, לְאַבָּא . 

As explained in Likkutei Torah, in the discourse Hashem will 
strike His enemies, beginning of section one—that the Divine 
Name "Hashem" in the phrase "will strike His enemies" has a 
ta’am (trope) of gershayim, which is called terin gerishin (two 
streams), as brought in Pardes in the section on cantillation 
marks. 

 

מְרִיבָיו" יחְַתוּ "ה׳ בְּדִ״ה תּוֹרָה, בְּלִקּוּטֵי שֶׁכָּתוּב וּכְמוֹ  
גֵּרְשַׁיםִ הוּא מְרִיבָיו" דְּ"יחְַתוּ הוי׳ שֵׁם שֶׁעַל א׳, סֵפֶר  

בַּפַּרְדֵּס שֶׁכָּתוּב כְּמוֹ – גְּרִישִׁין תְּרֵין נקְִרָא שֶׁהוּא –  
הַטְּעָמִים שַׁעַר . 

This alludes to the two voices corresponding to the two 
transmissions. 

כּו׳ הַהַמְשָׁכוֹת שְׁתֵּי כְּנגֶֶד קוֹלוֹת שְׁניֵ וְהַייְנוּ  . 

See also Zohar, vol. II, Parshas Beshalach 63b, “When Atik 
desired to bestow blessing upon the world—fortunate is the 
world that is connected to this supreme depth,” which refers to 
Yesod of Abba. Afterward it flows into Ze’eir Anpin, the level of 
Vav. 

 

ע״ב: ס״ג דַּף בְּשַׁלַּח פָּרָשַׁת ב׳ חֵלֶק בְּזוֹהַר וּרְאֵה  
כֻּלָּא אַשְׁרֵי לְעָלְמָא, בִּרְכָאן לְזמְַּנאָ בָּעָא "כְּדֶעַתִּיק  

אַבָּא, יסְוֹד בְּחִינתַ שֶׁהוּא – עִילָּאָה" עֲמִיקָא בְּהַאי  
וָא״ו בְּחִינתַ – אַנפְִּין לִזעְֵיר נמְִשָׁךְ כָּךְ וְאַחַר . 

According to this, we can understand the verse “And a river went 
out from Eden to water the garden.” These are two gardens: the 
upper Gan Eden and the lower Gan Eden. 

 
אֶת לְהַשְׁקוֹת מֵעֵדֶן יוֹצֵא "וְנהָָר עִניְןַ יוּבַן זהֶ דֶּרֶךְ וְעַל  

וְגַן־עֵדֶן הָעֶלְיוֹן גַּן־עֵדֶן – גַּנּיִם שְׁניֵ הֵם הַגָּן":  
 .הַתַּחְתּוֹן

These also correspond to the two Temples: the First and the 
Second. There must be two types of divine flow—first, the level 
of “You are wise,” which is the root of the flow in the upper Gan 
Eden. 

 

שֵׁניִ וּבֵית רִאשׁוֹן בֵּית – מִקְדָּשׁוֹת שְׁניֵ עִניְןַ כֵּן גַּם וְהֵם  
רִיךְ – בְּחִינתַ לִהְיוֹת – הָרִאשׁוֹנהָ הַמְשָׁכוֹת: שְׁתֵּי שֶׁצָּ  

בְּגַן־עֵדֶן הַהַמְשָׁכָה שׁרֶֹשׁ שֶׁזּהֶוּ חָכִים", הוּא "אַנתְְ  
 .הָעֶלְיוֹן

This is like the letters Yud and Heh—Binah, “the expanses of the 
river”—“With the Yud the World to Come was created.” 

 
– הַנּהָָר" "רְחָבוֹת בִּינהָ, – יו״ד־הֵ״א דֶּרֶךְ עַל זהֶוּ  

הַבָּא הָעוֹלָם נבְִרָא "בְּיו״ד ". 

Powered By: ChassidusNow.com 
11 

http://chassidusnow.com/doante
http://chassidusnow.com


 בס"ד

Rebbe Maharash 
Torahs Shmuel​

Parshas Va’eschanan 
1869-תרך"ט/ יכְַנּסֵ ישְִׂרָאֵל נדְִחֵי ה׳ ירְוּשָׁלַ͏םִ בּוֹנהֶ    

 
The lower Gan Eden corresponds to the lower Heh, which 
receives from the Vav. For this there must be a drawing down 
from the level of “Yours, Hashem, is the greatness…” 

 
מִן שֶׁמְּקַבֶּלֶת תַּתָּאָה, הֵ״א דֶּרֶךְ עַל הַתַּחְתּוֹן וְגַן־עֵדֶן  

רִיךְ – הַוָ״ו ה׳ "לְךָ מִבְּחִינתַ הַהַמְשָׁכָה לִהְיוֹת שֶׁצָּ  
כּו׳ הַגְּדֻלָּה" . 

This is also the meaning of the verse “For Hashem is a G-d of 
knowledges”—two levels of daas: higher and lower. 

 
שְׁתֵּי – הוי׳" דֵּעוֹת אֵ-ל "כִּי שֶּׁכָּתוּב: מַה כֵּן גַם וְזהֶוּ  

תַּתָּאָה וְדַּעַת עִילָּאָה דַּעַת דַּעַת: בְּחִינוֹת . 
The higher daas is a revelation of how “before Him, all is 
considered as nothing.” The lower daas is awareness within 
Malchus, and the nullification of yesh (ego). 

 
חָשִׁיב", כָּלָא שֶׁ"קָּמֵי׳ כְּמוֹ הַגִּילּוּי הוּא עִילָּאָה דַּעַת  

יתְִבָּרֵךְ מַלְכוּתוֹ בִּבְחִינתַ הַדַּעַת הוּא תַּתָּאָה וְדַעַת  
הַיּשֵׁ וּבִטּוּל . 

This is the same idea in the upper and lower Gan Edens: the 
upper reveals higher daas, how before Him all is nothing; the 
lower reveals the nullification of somethingness. 

 

שֶׁבּוֹ – הָעֶלְיוֹן שֶׁבְּגַן־עֵדֶן הַגִּילּוּי עִניְןַ עַצְמוֹ וְזהֶוּ  
וּבְגַן־עֵדֶן חָשִׁיב; כָּלָא דְּקָמֵי׳ אֵיךְ עִילָּאָה, דַּעַת מֵאִיר  

הַיּשֵׁ בִּטּוּל תַּתָּאָה: דַּעַת בְּחִינתַ מֵאִיר בּוֹ – הַתַּחְתּוֹן  
כּו׳ לָאַיןִ . 

In this way we can also understand the two Temples: the First 
Temple corresponds to the upper Gan Eden, the Second Temple 
to the lower. 

 
בֵּית מִקְדָּשׁוֹת: שְׁניֵ – כֵּן גַם לוֹמַר ישֵׁ זהֶ דֶּרֶךְ וְעַל  

דֶּרֶךְ עַל שֵׁניִ וּבֵית הָעֶלְיוֹן, גַּן־עֵדֶן דֶּרֶךְ עַל רִאשׁוֹן  
כּו׳ הַתַּחְתּוֹן גַּן־עֵדֶן . 

But in order for these two types of divine flow to be drawn 
down, it is about this that it is said: "You have captivated My 
heart, My sister, My bride." 

 
נאֱֶמַר: זהֶ עַל – אֵלּוּ הַהַמְשָׁכוֹת ב׳ שֶׁיּיִמָשְׁכוּ כְּדֵי אֲבָל  

כַלָּה אֲחתִֹי "לִבַּבְתִּניִ ". 

The explanation of "You have captivated My heart" was 
explained earlier—it refers to two hearts, i.e., two flows: the 
level of "You are wise" and the second, "Yours, Hashem, is the 
greatness." 

 
ב׳ – לְבָבוֹת ב׳ שֶׁהוּא לְעֵיל נתְִבָּאֵר "לִבַּבְתִּניִ" פֵּירוּשׁ  

ה׳ "לְךָ וְהַבּ׳ חָכִים" הוּא "אַנתְְ בְּחִינתַ הַהַמְשָׁכוֹת:  
 ."הַגְּדֻלָּה

And this is drawn down through "My sister, My bride"—for 
there is an advantage in the quality of "sister" that does not exist 
in "bride," and likewise a quality in "bride" that does not exist in 
"sister." 

 
מַעֲלָה ישֵׁ שֶׁהִנּהֵ כַלָּה", "אֲחתִֹי עַל־ידְֵי נמְִשָׁךְ וְזהֶוּ  

מַה בְּ"כַלָּה" מַעֲלָה וְישֵׁ בְּ"כַלָּה", שֶׁאֵינהָּ בְּ"אֲחתִֹי"  
בְּ"אֲחתִֹי שֶּׁאֵין ". 

Regarding Avraham it says: "She is my sister, the daughter of my 
father, and she became my wife"—he possessed both qualities, 
as explained in the discourse VeLe’achoso HaBesulah. 

 
לְאִשָּׁה", לִי וַתְּהִי הִיא בַת־אָבִי "אֲחתִֹי נאֱֶמַר: וּבְאַבְרָם  

בְּדִ״ה מִזּהֶ שֶׁכָּתוּב כְּמוֹ – הַמַּעֲלוֹת ב׳ אֶצְלוֹ שֶׁהָיוּ  
הַבְּתוּלָה "וְלַאֲחתֹוֹ ". 

And "the deeds of the forefathers are a sign for the children": in 
the divine service of the Jewish people there are both 
aspects—“My sister” and “My bride.” 

 
דְּנשְִׁמַת בַּעֲבוֹדָה ישֵׁ לַבָּניִם: סִימָן אָבוֹת וּמַעֲשֵׂה  

וְ"כַלָּה "אֲחתִֹי" – בְּחִינוֹת ב׳ ישְִׂרָאֵל ". 

"My sister" comes from the root of "unity" and "connection" 
(ichui ve’chibur), while "bride" comes from the root "kaltah 

 
" מִלְּשׁוֹן הוּא וְ"כַלָּה" וְחִבּוּר, אִחוּי לָשׁוֹן אֲחתִֹי"  

וּלְבָבִי שְׁאֵרִי "כָּלְתָה נפְַשִׁי", "כָּלְתָה ". 

Powered By: ChassidusNow.com 
12 

http://chassidusnow.com/doante
http://chassidusnow.com


 בס"ד

Rebbe Maharash 
Torahs Shmuel​

Parshas Va’eschanan 
1869-תרך"ט/ יכְַנּסֵ ישְִׂרָאֵל נדְִחֵי ה׳ ירְוּשָׁלַ͏םִ בּוֹנהֶ    

 
nafshi"—my soul pines; "kalta she’ari ve’libi"—my flesh and 
heart yearn. 
That is, one must attain a state of complete yearning and 
longing—to be bonded, attached, and unified with the Essence of 
the Infinite One, may He be blessed. 

 
רִיךְ וְהַייְנוּ, לִהְיוֹת וּתְשׁוּקָה כְּלָיוֹן בְּבְּחִינתַ לִהְיוֹת שֶׁצָּ  
בָּרוּךְ־הוּא אוֹר־אֵין־סוֹף לִבְחִינתַ וּמְאֻחֶה וּקְשׁוּר דָּבוּק  

 .הָעַצְמִי

This is the concept of the precedence of “Shema” to “VeHayah 
Im Shamoa”—that first one must accept the yoke of the kingship 
of Heaven, which is the level of Ein Sof as the crown of will, the 
source of all particular desires in Torah and mitzvos. 

 

כְּדֵי – שָׁמוֹעַ" אִם לְ"וְהָיהָ "שְׁמַע" הַקְדָּמַת עִניְןָ שֶׁזּהֶוּ  
בְּחִינתַ הוּא תְּחִלָּה, שָׁמַיםִ מַלְכוּת עוֹל עֲלֵיהֶם שֶׁיּקְַבְּלוּ  
הָרְצוֹנוֹת כָּל מָקוֹר דִרְעוּתָא, בְּעַטְרָא אֵין־סוֹף  

וּמִצְוֹת דְּתוֹרָה הַפְּרָטִיּיִם . 

And through this yearning and thirst, one draws Him, so to 
speak, to manifest in the two flows mentioned above. 

 
מַמְשִׁיכִים זהֶ עַל־ידְֵי – הַזּהֶ וְהַצִּמָּאוֹן הַכְּלָיוֹן וְעַל־ידְֵי  

הַנ״ַל לְבָבוֹת ב׳ בִּבְחִינתַ לִהְיוֹת כְּבִיּכָוֹל יתְִבָּרֵךְ אוֹתוֹ . 

This is the meaning of "You have captivated My heart"—we 
make and draw Him, so to speak, into the two modes of flow: the 
first, the level of “You are wise”; and the second, “Yours, 
Hashem, is the greatness…” 

 
יתְִבָּרֵךְ אוֹתוֹ וּמַמְשִׁיכִים שֶׁעוֹשִׂים – "לִבַּבְתִּניִ" וְזהֶוּ  

"אַנתְְ בְּחִינתַ – הָאַחַת הַהַמְשָׁכוֹת: ב׳ בִּבְחִינתַ לִהְיוֹת  
כּו׳ הַגְּדֻלָּה" ה׳ "לְךָ – וְהַשֵּׁניִת חָכִים", הוּא . 

For the Essence of the Infinite One, may He be blessed—His 
being and essence—is completely beyond and exalted above the 
framework of worlds, as explained above. 

 
– וּמַהוּתוֹ עַצְמוּתוֹ – בָּרוּךְ־הוּא אוֹר־אֵין־סוֹף כִּי  

כְּנ״ַל עוֹלָמוֹת מִגֶּדֶר וּמְרוֹמָם מֻבְדָּל . 

And all the upper and lower worlds do not occupy any place at 
all in His presence. 

 
מָקוֹם תּוֹפְסִים אֵינםָ וְתַחְתּוֹניִם עֶלְיוֹניִם הָעוֹלָמוֹת וְכָל  

וּכְלָל כְּלָל . 
Therefore, in order for there to be “You have captivated My 
heart”—these two flows—this comes through the aspect of “My 
sister, My bride,” which is the yearning and longing, the 
unification, bonding, and cleaving to the Essence of the Infinite 
One, the Master of Will. 

 

הַנ״ַל לְבָבוֹת ב׳ – "לִבַּבְתִּניִ" בִּבְחִינתַ שֶׁיּהְִיהֶ כְּדֵי לָכֵן,  
בְּחִינתַ שֶׁהוּא כַלָּה", "אֲחתִֹי בְּחִינתַ עַל־ידְֵי זהֶוּ –  

וּבְדָבֵקוּת וְחִבּוּר אִחוּי בִּבְחִינתַ וְהַתְּשׁוּקָה הַכְּלָיוֹן  
כּו׳ הָרָצוֹן בַּעַל אוֹר־אֵין־סוֹף לִבְחִינתַ וְחֵשֶׁק . 

And through this, the result is: “You have captivated My heart.”  כּו׳ "לִבַּבְתִּניִ" לִהְיוֹת: יוּמְשַׁךְ זהֶ וְעַל־ידְֵי . 

But in order for these two types of divine flow to be drawn 
down, it is about this that it is said: "You have captivated My 
heart, My sister, My bride." 

 
נאֱֶמַר: זהֶ עַל – אֵלּוּ הַהַמְשָׁכוֹת ב׳ שֶׁיּיִמָשְׁכוּ כְּדֵי אֲבָל  

כַלָּה אֲחתִֹי "לִבַּבְתִּניִ ". 

The explanation of "You have captivated My heart" was 
explained earlier—it refers to two hearts, i.e., two flows: the 
level of "You are wise" and the second, "Yours, Hashem, is the 
greatness." 

 
ב׳ – לְבָבוֹת ב׳ שֶׁהוּא לְעֵיל נתְִבָּאֵר "לִבַּבְתִּניִ" פֵּירוּשׁ  

ה׳ "לְךָ וְהַבּ׳ חָכִים" הוּא "אַנתְְ בְּחִינתַ הַהַמְשָׁכוֹת:  
 ."הַגְּדֻלָּה

Powered By: ChassidusNow.com 
13 

http://chassidusnow.com/doante
http://chassidusnow.com


 בס"ד

Rebbe Maharash 
Torahs Shmuel​

Parshas Va’eschanan 
1869-תרך"ט/ יכְַנּסֵ ישְִׂרָאֵל נדְִחֵי ה׳ ירְוּשָׁלַ͏םִ בּוֹנהֶ    

 
And this is drawn down through "My sister, My bride"—for 
there is an advantage in the quality of "sister" that does not exist 
in "bride," and likewise a quality in "bride" that does not exist in 
"sister." 

 
מַעֲלָה ישֵׁ שֶׁהִנּהֵ כַלָּה", "אֲחתִֹי עַל־ידְֵי נמְִשָׁךְ וְזהֶוּ  

מַה בְּ"כַלָּה" מַעֲלָה וְישֵׁ בְּ"כַלָּה", שֶׁאֵינהָּ בְּ"אֲחתִֹי"  
בְּ"אֲחתִֹי שֶּׁאֵין ". 

Regarding Avraham it says: "She is my sister, the daughter of my 
father, and she became my wife"—he possessed both qualities, 
as explained in the discourse VeLe’achoso HaBesulah. 

 
לְאִשָּׁה", לִי וַתְּהִי הִיא בַת־אָבִי "אֲחתִֹי נאֱֶמַר: וּבְאַבְרָם  

בְּדִ״ה מִזּהֶ שֶׁכָּתוּב כְּמוֹ – הַמַּעֲלוֹת ב׳ אֶצְלוֹ שֶׁהָיוּ  
הַבְּתוּלָה "וְלַאֲחתֹוֹ ". 

And "the deeds of the forefathers are a sign for the children": in 
the divine service of the Jewish people there are both 
aspects—“My sister” and “My bride.” 

 
דְּנשְִׁמַת בַּעֲבוֹדָה ישֵׁ לַבָּניִם: סִימָן אָבוֹת וּמַעֲשֵׂה  

וְ"כַלָּה "אֲחתִֹי" – בְּחִינוֹת ב׳ ישְִׂרָאֵל ". 

"My sister" comes from the root of "unity" and "connection" 
(ichui ve’chibur), while "bride" comes from the root "kaltah 
nafshi"—my soul pines; "kalta she’ari ve’libi"—my flesh and 
heart yearn. 

 
" מִלְּשׁוֹן הוּא וְ"כַלָּה" וְחִבּוּר, אִחוּי לָשׁוֹן אֲחתִֹי"  

וּלְבָבִי שְׁאֵרִי "כָּלְתָה נפְַשִׁי", "כָּלְתָה ". 

That is, one must attain a state of complete yearning and 
longing—to be bonded, attached, and unified with the Essence of 
the Infinite One, may He be blessed. 

 
רִיךְ וְהַייְנוּ, לִהְיוֹת וּתְשׁוּקָה כְּלָיוֹן בְּבְּחִינתַ לִהְיוֹת שֶׁצָּ  
בָּרוּךְ־הוּא אוֹר־אֵין־סוֹף לִבְחִינתַ וּמְאֻחֶה וּקְשׁוּר דָּבוּק  

 .הָעַצְמִי

This is the concept of the precedence of “Shema” to “VeHayah 
Im Shamoa”—that first one must accept the yoke of the kingship 
of Heaven, which is the level of Ein Sof as the crown of will, the 
source of all particular desires in Torah and mitzvos. 

 

כְּדֵי – שָׁמוֹעַ" אִם לְ"וְהָיהָ "שְׁמַע" הַקְדָּמַת עִניְןָ שֶׁזּהֶוּ  
בְּחִינתַ הוּא תְּחִלָּה, שָׁמַיםִ מַלְכוּת עוֹל עֲלֵיהֶם שֶׁיּקְַבְּלוּ  
הָרְצוֹנוֹת כָּל מָקוֹר דִרְעוּתָא, בְּעַטְרָא אֵין־סוֹף  

וּמִצְוֹת דְּתוֹרָה הַפְּרָטִיּיִם . 

And through this yearning and thirst, one draws Him, so to 
speak, to manifest in the two flows mentioned above. 

 
מַמְשִׁיכִים זהֶ עַל־ידְֵי – הַזּהֶ וְהַצִּמָּאוֹן הַכְּלָיוֹן וְעַל־ידְֵי  

הַנ״ַל לְבָבוֹת ב׳ בִּבְחִינתַ לִהְיוֹת כְּבִיּכָוֹל יתְִבָּרֵךְ אוֹתוֹ . 

This is the meaning of "You have captivated My heart"—we 
make and draw Him, so to speak, into the two modes of flow: the 
first, the level of “You are wise”; and the second, “Yours, 
Hashem, is the greatness…” 

 
יתְִבָּרֵךְ אוֹתוֹ וּמַמְשִׁיכִים שֶׁעוֹשִׂים – "לִבַּבְתִּניִ" וְזהֶוּ  

"אַנתְְ בְּחִינתַ – הָאַחַת הַהַמְשָׁכוֹת: ב׳ בִּבְחִינתַ לִהְיוֹת  
כּו׳ הַגְּדֻלָּה" ה׳ "לְךָ – וְהַשֵּׁניִת חָכִים", הוּא . 

For the Essence of the Infinite One, may He be blessed—His 
being and essence—is completely beyond and exalted above the 
framework of worlds, as explained above. 

 
– וּמַהוּתוֹ עַצְמוּתוֹ – בָּרוּךְ־הוּא אוֹר־אֵין־סוֹף כִּי  

כְּנ״ַל עוֹלָמוֹת מִגֶּדֶר וּמְרוֹמָם מֻבְדָּל . 

And all the upper and lower worlds do not occupy any place at 
all in His presence. 

 
מָקוֹם תּוֹפְסִים אֵינםָ וְתַחְתּוֹניִם עֶלְיוֹניִם הָעוֹלָמוֹת וְכָל  

וּכְלָל כְּלָל . 

Powered By: ChassidusNow.com 
14 

http://chassidusnow.com/doante
http://chassidusnow.com


 בס"ד

Rebbe Maharash 
Torahs Shmuel​

Parshas Va’eschanan 
1869-תרך"ט/ יכְַנּסֵ ישְִׂרָאֵל נדְִחֵי ה׳ ירְוּשָׁלַ͏םִ בּוֹנהֶ    

 
Therefore, in order for there to be “You have captivated My 
heart”—these two flows—this comes through the aspect of “My 
sister, My bride,” which is the yearning and longing, the 
unification, bonding, and cleaving to the Essence of the Infinite 
One, the Master of Will. 

 

הַנ״ַל לְבָבוֹת ב׳ – "לִבַּבְתִּניִ" בִּבְחִינתַ שֶׁיּהְִיהֶ כְּדֵי לָכֵן,  
בְּחִינתַ שֶׁהוּא כַלָּה", "אֲחתִֹי בְּחִינתַ עַל־ידְֵי זהֶוּ –  

וּבְדָבֵקוּת וְחִבּוּר אִחוּי בִּבְחִינתַ וְהַתְּשׁוּקָה הַכְּלָיוֹן  
כּו׳ הָרָצוֹן בַּעַל אוֹר־אֵין־סוֹף לִבְחִינתַ וְחֵשֶׁק . 

And through this, the result is: “You have captivated My heart.”  כּו׳ "לִבַּבְתִּניִ" לִהְיוֹת: יוּמְשַׁךְ זהֶ וְעַל־ידְֵי . 

And the matter of the letter Yud: It is known that the Yud is a 
single point, representing the level of Chokhmah—"koach 
mah"—the power of self-nullification. In the divine service 
within a person's soul, this is the level of "nullify your 
will"—that is, to constrain and subdue all his desires that are not 
directed to God, whether in thought (as in "many thoughts are in 
a man's heart, but the counsel of Hashem shall stand"), or in 
speech (not to speak as one pleases, as it says, "one who guards 
his mouth and tongue..."), or in action—to avert one's eyes from 
seeing evil, and not to stray after your heart and eyes, whether in 
prohibitions or even in what is permitted. As our Sages say: 
"Sanctify yourself in what is permitted to you." This applies to 
every measure and form of a person—to cast away his self and 
will entirely. 

 

הַיּוּ"ד נוֹדָע הִנֵּה הַיּוּ"ד וְעִניְןָ חִינתַ הוּא שֶׁ חֲדָא נקְוּדָה בְּ  
חִינתַ כֹּחַ חָכְמָה בְּ חִינתַ מָ"ה  נפֶֶשׁ וְבַעֲבוֹדָה בִּטּוּל, בְּ בְּ  
חִינתַ הוּא הָאָדָם ל בְּ הַייְנוּ כו', רְצוֹנךְָ בַּטֵּ לְצַמְצֵם דְּ  

ר רְצוֹנוֹתָיו כָּל אֶת וּלְכַבֵּשׁ הֵן הֵם, לַה' לֹא אֲשֶׁ  
בָה מַחֲשָׁ י בְּ בוֹת רַבּוֹת כִּ לֶב מַחֲשָׁ הִיא ה' וַעֲצַת אִישׁ בְּ  

דִיבּוּר וְהֵן תָקוּם. לֹּא בְּ בּוּרוֹ יהְִיהֶ שֶׁ יו וְרוּחַ דִּ פִּ  
רְצוֹנוֹ, יו שׁוֹמֵר וּכְמַ"שׁ כִּ ה וְהֵן כו'. וּלְשׁוֹנוֹ פִּ מַעֲשֶׂ בְּ  

רָע, מֵרְאוֹת עֵיניָו עוֹצֵם לִהְיוֹת אַחֲרֵי תָתוּרוּ וְלֹא בָּ  
ין כו', עֵיניֵכֶם וְאַחֲרֵי לְבַבְכֶם אִיסּוּר בֵּ ין בְּ הֵיתֵר בֵּ בְּ  
שׁ וּכְמַ"א ר עַצְמְךָ קַדֵּ מֻתָּ כָל וְהוּא לָךְ, בְּ עוּר בְּ קוֹמָה שִׁ  

ל לִיךְ אָדָם שֶׁ כו מִנֶּגֶד וּרְצוֹנוֹ נפְַשׁוֹ לְהַשְׁ '. 

And this self-nullification is a manifestation of Chokhmah, for 
"in Chokhmah it is clarified"—to clarify good from evil, and to 
nullify the will for evil in the face of the good through the power 
of Chokhmah in the soul. Therefore, our Sages said the phrase 
"sanctify yourself," because "kodesh" is associated with 
Chokhmah, as is known regarding the passage of "Kadesh" in 
tefillin. Through this nullification from below (isarusa d’letata), 
where one nullifies and sets aside himself and his will to be 
nullified to Him, this elicits a response from above (isarusa 
d’le’eila)—a concealment of the Essence of the Infinite Light, so 
that it does not radiate or reveal except through a condensed and 
hidden fashion, layer upon layer of concealment. 

 

בְחִינתַ הוּא זהֶ וּבִיטּוּל י חָכְמָה, בִּ חָכְמָה כִּ רִירוּ בְּ אִתְבָּ  
ל מֵהָרָע הַטּוֹב לְבָרֵר ניֵ הָרָע רָצוֹן וּלְבַטֵּ בְּכחַֹ הַטּוֹב מִפְּ  

נֶּפֶשׁ, הַחָכְמָה בַּ שׁ לְשׁוֹן אָ"ר וְלָכֵן שֶׁ י עַצְמְךָ קַדֵּ קָדֵשׁ כִּ  
חָכְמָה הוּא נְּוֹדָע בְּ ת מֵעִניְןַ כִּ רָשַׁ ין. קָדֵשׁ פָּ פִלִּ תְּ בְּ שֶׁ  

חִינתַ וְעַל־ידְֵי אִתְעָרוּתָא זהֶ בִּיטּוּל בְּ בְּ א שֶׁ לְתַתָּ דִּ  
ל בַטֵּ מְּ טֵל וּרְצוֹנוֹ עַצְמוֹ וּמְסַלֵּק שֶׁ רֵךְ, אֵלָיו לִבָּ יתְִבָּ  
ךְ זהֶ עַל־ידְֵי לְעֵילָא אִתְעָרוּתָא נמְִשָׁ חִינתַ לִהְיוֹת דִּ בְּ  
בִיָּכוֹל בָּרוּךְ־הוּא אוֹר־אֵין־סוֹף עַצְמוּת סִילּוּק לֹּא כְּ שֶׁ  
בְחִינתַ אֶלָּא וְיתְִגַּלֶּה יאִָיר הֶעְלֵם צִמְצוּם בִּ הֶעְלֵם אַחַר בְּ  

בְחִינתַ ת בִּ ךְ ישֶׁ חִינתַ גִּילּוּי וִיהִיהֶ אוֹר, וְלֹא חשֶׁ יוּ"ד בְּ  
הִיא חִינתַ שֶׁ חִינתַ עַל־ידְֵי חָכְמָה בְּ חָכְמָה יוּ"ד בְּ  

נֶּפֶשׁ בַּ  .שֶׁ

Powered By: ChassidusNow.com 
15 

http://chassidusnow.com/doante
http://chassidusnow.com


 בס"ד

Rebbe Maharash 
Torahs Shmuel​

Parshas Va’eschanan 
1869-תרך"ט/ יכְַנּסֵ ישְִׂרָאֵל נדְִחֵי ה׳ ירְוּשָׁלַ͏םִ בּוֹנהֶ    

 
And this is the root of the concept of the divine flow previously 
explained: that there should be the level of "You are wise"—a 
revelation of Chokhmah within the letter Hei (Binah), 
corresponding to Gan Eden HaElyon, and to the level of the First 
Beis HaMikdash. 

 
שֹׁרֶשׁ וְזהֶוּ כָה עִניְןַ  אֵר הַהַמְשָׁ נִּתְבָּ לִהְיוֹת לְעֵיל שֶׁ  

חִינתַ חִינתַ חָכִים", הוּא "אַנתְּ בְּ תְגַלֶּה חָכְמָה בְּ בַּה' הַמִּ  
חִינתַ ינהָ בְּ יתִ וּבְחִינתַ הָעֶלְיוֹן, גַּ"ע בִּ כו רִאשׁוֹן בַּ '. 

And the concept of the level of the letter Hei in the soul is the 
level of comprehension and understanding—to contemplate the 
greatness of the Infinite One, blessed be He, with prolonged 
contemplation, to understand one thing from within another. The 
meaning of “from within” a thing refers to the level of Mimalei 
Kol Almin, as in the idea of “in His goodness He renews each 
day continually the work of creation”—that in every moment 
there is a new flow of vitality to create and renew the worlds 
from nothing to something. 

 

חִינתַ וְעִניְןַ נֶּפֶשׁ הֵ' בְּ בַּ חִינתַ הוּא שֶׁ גָה בְּ וּבִינהָ הַשָּׂ  
גַדְלוּת לְהִתְבּוֹנןֵ אֲרִיכוּת בָּרוּךְ־הוּא אֵין־סוֹף בְּ בַּ  

בָר לְהָבִין הַהִתְבּוֹננְוּת בָר, מִתּוֹךְ דָּ ירוּשׁ דָּ בָר תּוֹךְ פֵּ דָּ  
חִינתַ הוּא חִינתַ הוּא עָלְמִין כָּל מְמַלֵּא בְּ וּבְטוּבוֹ בְּ  

שׁ כָל מְחַדֵּ מִיד יוֹם בְּ ה תָּ ית מַעֲשֵׂ כָל בְרֵאשִׁ בְּ עֵת שֶׁ  
כֶת רֶגַע וּבְכָל כָה נמְִשֶׁ ה הַמְשָׁ שׁ לְהַחֲיוֹת חֲדָשָׁ וּלְחַדֵּ  

לְישֵׁ מֵאַיןִ הָעוֹלָמוֹת . 

And this is what the verse means: “Forever, Hashem, Your word 
stands in the heavens”—as explained in the teachings of the Baal 
Shem Tov (as cited in Likutei Torah and Tanya), that the word of 
Hashem—specifically, the saying “Let there be a 
firmament”—continually stands in the heavens, giving it 
ongoing existence from nothing to something. Were this speech 
to withdraw for even a moment, it would revert to nothingness 
and void. And the same is true for all the creative utterances. 

 

אָמַר וְזהֶוּ בָרְךָ ה' לְעוֹלָם הַכָּתוּב שֶׁ ב דְּ מַיםִ נצָּ בַּשָּׁ  
ירוּשׁ פֵּ י שֶׁ מִדְרְשֵׁ י תֵהִלִּים בְּ עֲרֵי )וּבְסֵפֶר זהֶ עַל־פִּ שַׁ  
מוּעָה ם שְׁ עַל בְּשֵׁ ם הַבַּ בַר לִבְרָכָה( זכְִרוֹנוֹ טוֹב שֵׁ דְּ שֶׁ  

מִיד עוֹמֵד רָקִיעַ יהְִי מַאֲמַר הוּא ה' מַיםִ תָּ לְהַוּוֹתוֹ בַּשָּׁ  
רֶגַע מִסְתַלֵּק הָיהָ וְאִם לְישֵׁ, מֵאַיןִ לְאַיןִ חוֹזרֵ הָיהָ כְּ  

רֶךְ וְעַד וָאֶפֶס, אֲמָרוֹת כָּל זהֶ דֶּ כו הַמַּ '. 

From within this “inner matter”—that is, the contemplation of 
Mimalei Kol Almin—one must then rise to the level of “matter 
itself,” which corresponds to the level of Soveiv Kol Almin: the 
Infinite One, blessed be He, of whom it is said “the heavens and 
the earth I fill.” “I” refers to the Essence and Being of the 
Infinite, though this remains concealed and not revealed openly. 

 

בָר וּמִתּוֹךְ חִינתַ לִהְיוֹת צָרִיךְ זהֶ דָּ בָר בְּ חִינתַ הוּא דָּ בְּ  
חִינתַ הַינְוּ עָלְמִין, כָּל סוֹבֵב בָּרוּךְ־הוּא אוֹר־אֵין־סוֹף בְּ  

עָלָיו מַיםִ אֶת נאֱֶמַר שֶׁ אֲניִ מָלֵא, אֲניִ הָאָרֶץ וְאֶת הַשָּׁ  
חִינתַ הוּא זֶּהוּ רַק וּמַהוּתוֹ עַצְמוּתוֹ אֵין־סוֹף בְּ שֶׁ  

הֶעְלֵם אֵינוֹ בְּ גִילּוּי מֵאִיר שֶׁ בְּ . 

Powered By: ChassidusNow.com 
16 

http://chassidusnow.com/doante
http://chassidusnow.com


 בס"ד

Rebbe Maharash 
Torahs Shmuel​

Parshas Va’eschanan 
1869-תרך"ט/ יכְַנּסֵ ישְִׂרָאֵל נדְִחֵי ה׳ ירְוּשָׁלַ͏םִ בּוֹנהֶ    

 

However, through extended contemplation in the “inner 
matter”—i.e., Mimalei Kol Almin, about which the Sages said: 
“Just as the soul fills the body, so too God fills the world”—this 
level can be felt as if one sees it. Just like one comprehends and 
senses clearly—as if he sees—his soul that enlivens him, even 
though he has never seen his soul, nevertheless the awareness is 
so strong that it is as if he sees it. Likewise, the level of Mimalei 
Kol Almin can be seen and sensed. 

 

בְחִינתַ הַהִתְבּוֹננְוּת אֲרִיכוּת עַל־ידְֵי אֲבָל בָר תּוֹךְ בְּ דָּ  
חִינתַ הוּא עָלָיו עָלְמִין כָּל מְמַלֵּא בְּ רַבּוֹתֵינוּ אָמְרוּ שֶׁ  

מָה מַה לִבְרָכָה זכְִרוֹנםָ כָּךְ הַגּוּף כָּל אֶת מְמַלֵּאת הַנְּשָׁ  
דוֹשׁ־בָּרוּךְ־הוּא חִינהָ הָעוֹלָם, כָּל אֶת מְמַלֵּא הַקָּ בְּ זוֹ שֶׁ  

ת אִלּוּ מֻרְגֶּשֶׁ יג כְּמוֹ וְהַינְוּ רוֹאֶה, כְּ שִּׂ מַּ הֵיטֵב וּמַרְגִּישׁ שֶׁ  
אִלּוּ מֵעוֹלָם אַף אוֹתוֹ, הַמְחַיָּה נפְַשׁוֹ אֶת רוֹאֶה כְּ לֹא שֶׁ  
ת זוֹ ידְִיעָה הִנֵּה מָקוֹם מִכָּל נפְַשׁוֹ, אֶת רָאָה מֻרְגֶּשֶׁ  

אִלּוּ שׁ רוֹאֶה כְּ מַמָּ . 

So too, the level of Mimalei Kol Almin is visibly perceived and 
sensed. This is why there must be some felt vitality in the 
world—something that enlivens the world. For the world is like 
a great body, and the Holy One, blessed be He, enlivens the 
world just as the soul enlivens the body. From this “inner 
matter”—i.e., Mimalei Kol Almin—one can come to the level of 
“the matter itself,” which is the level of Soveiv Kol Almin. 

 

רֶךְ וְעַד חִינתַ זהֶ דֶּ ן עָלְמִין כָּל מְמַלֵּא בְּ נרְִאֶה גַּם־כֵּ  
ן וְהַינְוּ וְנרְִגָּשׁ. עַל־כֵּ יְּהִיהֶ צָרִיךְ שֶׁ דָבָר אֵיזהֶ חַיּוּת שֶׁ  

מְחַיֶּה מַה מַה, הָעוֹלָם הָעוֹלָם אֶת שֶּׁ גּוּף כְּמוֹ הוּא שֶׁ  
דוֹשׁ־בָּרוּךְ־הוּא גָּדוֹל כְּמוֹ הָעוֹלָם אֶת מְחַיֶּה וְהַקָּ  

מָה חַיָּה הַנְּשָׁ מְּ חִינתַ הַגּוּף, אֶת שֶׁ בָר תּוֹךְ וּמִבְּ הַינְוּ דָּ  
חִינתַ לִהְיוֹת צָרִיךְ עָלְמִין כָּל מְמַלֵּא בָר בְּ חִינתַ הוּא דָּ בְּ  
עָלְמִין כָּל סוֹבֵב . 

And it may be explained that the “within a matter” ( בָר תּוֹךְ דָּ ) 
refers to the Six Days of Creation, which are for the sake of 
action. And one must say that the primary intent is for the sake 
of the Ten Commandments—for “ten, ten per measure” (in the 
Mishkan) corresponds to the Ten Commandments. That is 
because the Holy One, blessed be He, made a condition with the 
act of Creation: if the Jewish people would accept the Torah, 
good; and if not, He would return the world to void and 
desolation. 

 

י לוֹמַר וְישֵׁ בָר תּוֹךְ כִּ רִיאָת עִניְןַ זהֶוּ דָּ הֵם הָעוֹלָם בְּ שֶׁ  
ר לוֹמַר וְצָרִיךְ לַעֲשׂוֹת, מְנתָ עַל עִקַּ כוּוָּן שֶׁ הוּא הַמְּ  

בִיל רֶת בִּשְׁ בְּרוֹת עֲשֶׂ י הַדִּ רָה כִּ רָה עֲשָׂ כו', הַכַּף עֲשָׂ  
הֵם נגֶֶד מְכוּוָּן מְנתָ עַל שֶׁ רֶת כְּ בְּרוֹת, עֲשֶׂ י וְהַינְוּ הַדִּ כִּ  
נאַי בָ"ה הִתְנהָ תְּ ה עִם הַקָּ ית מַעֲשֵׂ יקְַיְּמוּ אִם בְרֵאשִׁ  

רָאֵל הָעוֹלָם אֶת יחֲַזיִר לָאו וְאִם מוּטָב תּוֹרָתִי ישְׂ  
 .לְתוֹהוּ

And this is what the Sages said in Bereishis Rabbah: “These are 
the generations of the heavens,” “These are the names,” “These 
are the testimonies”—on whose merit do they stand? In the merit 
of “these are the names of the children of Israel,” and “these are 
the testimonies and statutes and laws,” etc. 

 

אָמְרוּ וְזהֶוּ רַבָּה רַזָ"ל שֶׁ מַיםִ תּוֹלְדוֹת "אֵלֶּה בְּ כו', הַשָּׁ  
מוֹת, אֵלֶּה זכְוּת אֵלֶּה הָעֵדוּת", אֵלֶּה שְׁ הֵם מִי בִּ  

זכְוּת עוֹמְדִים? מוֹת "וְאֵלֶּה בִּ ניֵ שְׁ רָאֵל", בְּ וְאֵלֶּה ישְׂ  
זכְוּת זכְוּת עוֹמְדִים? הֵם מִי בִּ ים הָעֵדוּת "אֵלֶּה בִּ וְהַחֻקִּ  

טִים" פָּ שְׁ כו וְהַמִּ '. 

Powered By: ChassidusNow.com 
17 

http://chassidusnow.com/doante
http://chassidusnow.com


 בס"ד

Rebbe Maharash 
Torahs Shmuel​

Parshas Va’eschanan 
1869-תרך"ט/ יכְַנּסֵ ישְִׂרָאֵל נדְִחֵי ה׳ ירְוּשָׁלַ͏םִ בּוֹנהֶ    

 

And this is the level of “matter” (בָר  which is the level of ,(דָּ
Soveiv Kol Almin—for through the mitzvos, we draw from 
Soveiv Kol Almin. This corresponds to the letter Hei of the soul. 

 
חִינתַ וְזהֶוּ בָר בְּ חִינתַ הוּא דָּ עַל עָלְמִין, כָּל סוֹבֵב בְּ שֶׁ  
צְוֹת ידְֵי יכִים הַמִּ חִינתַ מַמְשִׁ וְזהֶוּ עָלְמִין, כָּל סוֹבֵב מִבְּ  

חִינתַ נֶּפֶשׁ הֵ' בְּ בַּ שֶׁ . 

And the letter Vav corresponds to the middos—the emotional 
traits—specifically the trait of love: “to love Hashem your God, 
for He is your life.” Just as one loves the life of his soul, so too, 
when he contemplates and understands that the Infinite One, 
blessed be He, is the life of all life—as it says, “with You is the 
source of life”—meaning the source of life is with You—then he 
comes to love and yearning to be connected and attached to the 
Infinite One, blessed be He. 

 

חִינתַ הוּא וְהַווָ״ו דּוֹת בְּ חִינתַ הַמִּ אֶת לְאַהֲבָה אַהֲבָה בְּ  
י ה', כְּמוֹ חַיֶּיךָ, הוּא כִּ אוֹהֵב שֶׁ ן נפְַשׁוֹ, חַיֵּי שֶׁ ן גַּם כֵּ כֵּ  

ר אֲשֶׁ אוֹר־אֵין־סוֹף וְיבִָין יתְִבּוֹנןֵ כַּ הוּא בָּרוּךְ־הוּא שֶׁ  
כָּתוּב כְּמוֹ הַחַיִּים חַיֵּי י שֶׁ ךָ "כִּ קוֹר חַיִּים", מְקוֹר עִמְּ מְּ שֶׁ  

ךָ, הוּא הַחַיִּים וּתְשׁוּקָה אַהֲבָה לִבְחִינתַ יבָוֹא מִזֶּה עִמְּ  
בְחִינתַ וּדְבוּק קָשׁוּר לִהְיוֹת בָּרוּךְ־הוּא אוֹר־אֵין־סוֹף בִּ . 

And the final Hei is the level of awe, as it says, “With this shall 
Aharon come into the Holy.” This is the Name Havayah as 
expressed within the soul. 

 
חִינתַ הִיא אַחֲרוֹנהָ וְהֵא זאֹת הַיִּרְאָה, בְּ אַהֲרןֹ יבָוֹא "בְּ  
קֹּדֶשׁ", אֶל ם וְזהֶוּ הַ נֶּפֶשׁ הוי' שֵׁ בַּ שֶׁ . 

And in order for the body to be a material that is fit to receive the 
form of the soul, the body also contains the image of the Name 
Havayah: the head is shaped like the Yud, the torso like the Vav, 
and the five fingers of each hand and foot are the two Hei’s of 
the Name. 

 

בִיל יִּהְיהֶ וּבִשְׁ הַנֶּפֶשׁ צוּרַת לְקַבֵּל מוּכָן חמֶֹר הַגּוּף שֶׁ  
ן בַּגּוּף ישֵׁ ם תּמוּנתַ גַּם־כֵּ הָראֹשׁ הוי', שֵׁ צִיוּר הִיא שֶׁ כְּ  

צִיוּר הוּא וְהַגּוּף הַיוֹ"ד, תּמוּנתַ וַה' הַווָ"ו, תּמוּנתַ כְּ  
יָּד אֶצְבָּעוֹת בַּ רֶגֶל אֶצְבָּעוֹת וְה' שֶׁ בָּ הַהֵ"י"ן ב' זהֶוּ שֶׁ  
ם בַּשֵּׁ הוי שֶׁ '. 

And it can be said that this is why there are ten fingers on the 
hands and ten on the feet—corresponding to the Name Havayah 
spelled out with Hei’s (ה"ה), in which each Hei is represented as 
two Hei’s. Thus, the number of fingers—ten on the hands and 
ten on the feet—parallels this idea. Through the body having the 
form of the Name Havayah, it becomes a material fit to receive 
the form of the soul, for the physical form of the body is 
prepared to receive the soul’s form. 

 

כָךְ לוֹמַר וְישֵׁ לְּ ר ישֵׁ שֶׁ יָּדַיםִ אֶצְבָּעוֹת עֶשֶׂ ר בַּ וְעֶשֶׂ  
רְגָלַיםִ אֶצְבָּעוֹת ם כְּמוֹ בָּ מִלּוּי הוי' בְּשֵׁ כָּל הַהֵ"י"ן בְּ שֶׁ  

ר לָכֵן )ה"ה(, הֵ"י"ן ב' הוּא ה"א מִסְפַּ ישֵׁ הָאֶצְבָּעוֹת בְּ  
ן ר גַּם־כֵּ יָּד אֶצְבָּעוֹת עֶשֶׂ גוּף וְעַל־ידְֵי וּבָרֶגֶל. בַּ בְּ שֶׁ  
ם צִיוּר ישֵׁ הָאָדָם לְקַבֵּל מוּכָן חמֶֹר הוּא לָכֵן הוי' שֵׁ  
צִיוּר הַנֶּפֶשׁ, צוּרַת בַּגּוּף הַחמֶֹר שֶׁ צוּרַת לְקַבֵּל מוּכָן שֶׁ  

 .הַנֶּפֶשׁ

And with this, we can understand the power that the souls of 
Israel have to draw down the level of “You have captured my 
heart” (ִני בְתִּ  meaning to draw down the two levels of “two—(לִבַּ
hearts” mentioned above. Since within every single Jew there is 
the actual Name Havayah, as explained above, as it is written: 
“For a portion of Havayah is His people” (Devarim 32:9), 

 

כֹּחַ יוּבַן זאֹת וּבְכָל יֵּשׁ הַ מוֹת שֶׁ רָאֵל לְנשְׁ יךְ ישְׂ לְהַמְשִׁ  
ניִ, לִהְיוֹת בְתַּ יֵּהָיהֶ לִבַּ ךְ שֶׁ בְחִינתַ נמְִשָׁ ניֵ בִּ בָבוֹת שְׁ הַלְּ  
ניֵ הַנַּ"ל, פְּ מִּ כָל שֶׁ בְּ רָאֵל וְאֶחָד אֶחָד שֶׁ ם ישֵׁ מִיִּשְׂ הוי' שֵׁ  

שׁ נַּ"ל, מַמָּ כָּתוּב וּכְמוֹ כַּ י שֶׁ עַמּוֹ הוי' חֵלֶק "כִּ ", 

Powered By: ChassidusNow.com 
18 

http://chassidusnow.com/doante
http://chassidusnow.com


 בס"ד

Rebbe Maharash 
Torahs Shmuel​

Parshas Va’eschanan 
1869-תרך"ט/ יכְַנּסֵ ישְִׂרָאֵל נדְִחֵי ה׳ ירְוּשָׁלַ͏םִ בּוֹנהֶ    

 
and at the giving of the Torah it says, “Face to face did Hashem 
speak with you” (Devarim 5:4), that through the Ten 
Commandments which He spoke with Israel face to face, the 
Name Havayah was drawn forth to illuminate openly within 
every Jew. 

 

ן ניִם כָּתוּב תּוֹרָה וּבְמַתַּ פָניִם "פָּ בֶּר בְּ כֶם", הוי' דִּ עִמָּ  
עַל יבּוּרוֹת ידְֵי שֶׁ יבֵּר הַדִּ דִּ רָאֵל עִם שֶׁ ניִם ישְׂ פָניִם פָּ בְּ  

ךְ ם נמְִשַׁ גִילּוּי לְהָאִיר הוי' שֵׁ כָל בְּ וְאֶחָד אֶחָד בְּ  
רָאֵל  ,מִיִּשְׂ

Therefore, they are capable of drawing down the level of the 
Name Havayah—which is itself the concept of the two hearts 
above. This is the spiritual continuation in Divine service, 
analogous to the level of revelation that existed in the two 
Temples, the First and the Second, as mentioned above—that 
they correspond to the letters Yud-Hei and Vav-Hei. 

 

ם לָכֵן יכוֹלְתָּ יךְ בִּ חִינתַ לְהַמְשִׁ ם בְּ זֶּהוּ הוי', שֵׁ עַצְמוֹ שֶׁ  
ניֵ עִניְןַ בָבוֹת שְׁ כָה וְזהֶוּ הַנַּ"ל. הַלְּ בְּרוּחַניִּוּת הַהַמְשָׁ  

עֲבוֹדָה הָיהָ הַגִּילּוּי עִניְןַ כְּאפֶֹן בַּ ניֵ שֶׁ י בִּשְׁ תֵּ שׁ, בָּ מִקְדָּ  
ניִ, בַּרִאשׁוֹן נַּ"ל, וּבַשֵּׁ הֵם כַּ חִינתַ שֶׁ וָו-ה י-ה בְּ , 

And through the service now, there will be the revelation in the 
future: “Greater will be the glory of the latter House than the 
first” (Chaggai 2:9). The simple meaning, as our Sages say in 
Bava Basra 3a, is that one opinion holds it refers to the structure, 
and another that it refers to the years. 

 

יו הָעֲבוֹדָה ידְֵי וְעַל לָבוֹא: לֶעָתִיד הַגִּילּוּי יהְִיהֶ דַעֲכְשָׁ  
יתִ כְבוֹד יהְִיהֶ "גָּדוֹל וּפֵירוּשׁ הָרִאשׁוֹן", מִן הָאַחֲרוֹן הַבַּ  

מַאֲמַר הַפָּשׁוּט בָּ"ב רַזָ"ל כְּ מוּאֵל רַב סע"א, ג' בַּ חַד וּשְׁ  
ניְןָ אָמַר בִּ ניִם אָמַר וְחַד בַּ בַּשָּׁ , 

But some explain that it refers to the future—that it “will be” 
וֶה) meaning that it will be equal ,(יהְִיהֶ)  to Yud-Hei. Thus, the (שָׁ
revelation will be greater even than the Second Temple, where 
the lower Hei received from the Vav; whereas in the future, it 
will receive directly from the Yud. 

 

ים ישֵׁ אֲבָל אֵי מְפָרְשִׁ קָּ וְזהֶוּ לָבוֹא, לֶעָתִיד עַל שֶׁ  
יִּהְיהֶ – "יהְִיהֶ" וֶה שֶׁ יִּהְיהֶ וְנמְִצָא י-ה. כְּמוֹ שָׁ הַגִּילּוּי שֶׁ  

ה יוֹתֵר הָיהָ מִמָּ יתִ הַגִּילּוּי שֶׁ בַּ ניִ, בַּ אָז הַשֵּׁ לָה שֶׁ קִיבְּ  
אָה הֵ"א תָּ בֵּל וּלֶעָתִיד וָ"ו, ידְֵי עַל תַּ קַּ עַצְמוֹ מֵהַיּו"ד תִּ . 

However, the phrase “greater will be the glory of the latter House 
than the first” can also imply that it will be greater even than the 
First Temple—as is the simple reading. The idea is that in order 
for the lower Hei to receive from the Yud itself, the root of the 
drawing down must come from an even higher and loftier place. 
This is why it says it will be greater even than the First. 

 

יתִ כְבוֹד יהְִיהֶ "גָּדוֹל לְשׁוֹן אֲבָל מִן הָאַחֲרוֹן הַבַּ  
וּכְמוֹ גָּדוֹל, יהְִיהֶ הָרִאשׁוֹן מִן גַּם סוֹבֵל הָרִאשׁוֹן"  

הוּא ירוּשׁ לְפִי שֶׁ כְדֵי – הוּא וְהַעִניְןָ כו'. הַפָּשׁוּט פֵּ דְּ  
בֵּל קַּ תִּ חִינתַ שֶׁ אָה הֵ"א בְּ תָּ הֲכָרֵחַ – עַצְמוֹ מֵהַיּו"ד תַּ  
יִּהְיהֶ ךְ שֶׁ שֹׁרֶשׁ נמְִשָׁ כָה  קוֹם הַהַמְשָׁ יוֹתֵר גָּבוֹהַּ מִמָּ  

גָּדוֹל וְזהֶוּ נעֲַלֶה, כו הָרִאשׁוֹן מִן גַּם יהְִיהֶ שֶׁ '. 

And this is the meaning of “on condition that the Lion 
(Moshiach) will come in the month of the Lion (Av).” For there 
is a lion in holiness, and similarly, there is one in the side of 
impurity. The concept of the lion of holiness is explained in 
Maamar Ani Ledodi, sec. 1, that the lion from chesed in the 
Name Ayin-Beis (72) has 216 letters. 

 

יָּבוֹא מְנתָ "עַל וְזהֶוּ מַזָּל אֲרִיֵּה שֶׁ הִנֵּה אֲרִיֵּה", בְּ ישֵׁ דְּ  
ה, אֲרִיֵּה קְדוּשָּׁ ן גַּם וְכֵן בִּ לַעֲוָה"ז. ישֵׁ כֵּ – וְהָעִניְןָ בְּ  

אֲרִיֵּה ה דְּ קְדוּשָּׁ ירוּשׁ דִּ מַאֲמַר פֵּ א' אוֹת לְדוֹדִי אֲניִ בְּ  
ד אֲרִיֵּה א', סִ"ק ם הַחֶסֶד מִצַּ רי"ו בּוֹ ישֵׁ ע"ב שֵׁ  

 ,אוֹתִיּוֹת

Powered By: ChassidusNow.com 
19 

http://chassidusnow.com/doante
http://chassidusnow.com


 בס"ד

Rebbe Maharash 
Torahs Shmuel​

Parshas Va’eschanan 
1869-תרך"ט/ יכְַנּסֵ ישְִׂרָאֵל נדְִחֵי ה׳ ירְוּשָׁלַ͏םִ בּוֹנהֶ    

 

And in the Tikkunei Zohar, Tikkun 70 (132a), it says that Adam 
of Beriah—who is primordial before all primordials—rides upon 
the lion. And in Keser Shem Tov there it is explained that Adam 
of Beriah refers to Kesser riding upon the lion of chesed. And we 
may say that his intent is that just as in general Adam of Beriah 
refers to Adam Kadmon, in particular within Atzilus it is the 
level of Kesser. 

 

זֹּהַר וּבְתִיקּוּניֵ יקּוּן הַ ף ע' תִּ אָדָם אִיתָא ע"א קל"ב דַּ דְּ  
בְרִיאָה אִיהוּ – דְּ אֲרִיֵּה רָכִיב – קַדְמִים לְכָל קַדְמוֹן דְּ בְּ  

ם וּבְכֶתֶר כו', ם טוֹב שֵׁ ירֵשׁ שָׁ בְרִיאָה אָדָם – פֵּ תֶר דְּ כֶּ  
אֲרִיֵּה רָכִיב וָּנתָוֹ לוֹמַר וְישֵׁ חֶסֶד. בְּ כַּ כְּמוֹ שֶׁ בְכְלָלוּת שֶׁ דִּ  
בְרִיאָה אָדָם פְרָטִיּוּת – קַדְמוֹן אָדָם הוּא דְּ הָאֲצִילוּת בִּ דְּ  
חִינתַ הוּא תֶר בְּ כֶּ . 

If so, at the very least, according to what our Sages said in 
Yalkut: “On condition that the Lion will come”—this refers to 
the revelation of the level of Kesser. 

 
ן, וְאִם פִי כֵּ ילְַקוּט רַזָ"ל לְדִבְרֵי עַכְּ יָּבוֹא מְנתָ "עַל בְּ שֶׁ  

חִינתַ הִתְגַּלּוּת הוּא – אֲרִיֵּה" תֶר בְּ הַכֶּ . 

And this is [the meaning of] “in the constellation of Ari (Leo),” 
for it is written: “And I will turn their mourning into joy.” The 
idea is that just as there is weeping of “weeping and weeping 
again,” so too there is a weeping of joy—as it says regarding the 
future, “with weeping they shall come,” which refers to the 
weeping from joy. 

 
מַזָּל וְזהֶוּ י אַרְיהֵ בְּ י כִּ שׂוֹן" אֵבְלָם "וְהָפַכְתִּ תִי', לְשָׂ כְּ  

כְּמוֹ וְהָעִניְןָ יֵּשׁ שֶׁ כִי שֶׁ "בָכהֹ בְּ כָה תִבְכֶּה", דְּ כִי ישֵׁ כָּ בְּ  
ל מְחָה שֶׁ עָלָיו שִׂ בֶכִי לֶעָתִיד נאֱֶמַר שֶׁ יבָאֹוּ "בְּ " 

For weeping comes from contraction and pressure in the brain 
that pushes out the surplus fluids in the form of tears. And this 
contraction can also result from overwhelming joy—as in the 
case of Rabbi Akiva, whose eyes flowed with tears from the 
intensity of revelation and immense delight. 

 

הוּא כִי עִניְןַ שֶׁ ל הַבֶּ מְחָה, שֶׁ י שִׂ כִי הִנֵּה כִּ ה הוּא הַבֶּ מִמַּ  
עַל יוּוץ ידְֵי שֶׁ לֵיחוּת הַמּוֹתָרוֹת דּוֹחֶה הַמּוֹחַ וּדְחִיקַת כִּ בְּ  

מָעוֹת, חִיָּה וְישֵׁ הַדְּ מְחָה, רוּב מִחֲמַת גַּם זוֹ דְּ וּכְעִניְןַ שִׂ  
י זָּלְגוּ עֲקִיבָא רַבִּ מָעוֹת עֵיניָו שֶׁ גָה עצֶֹם מִחֲמַת דְּ הַהַשָּׂ  

עֲנוּג וְגדֶֹל כו הַתַּ ' 

For joy is the expansion of vitality, as it says: “A good report 
makes the bone fatten,” as in the story of Vespasian, etc. And this 
is the movement of blood in the arteries and similarly the 
expansion of the spirit of life and of new intellect being drawn 
down. 

 

י וְהָעִניְןָ מְחָה כִּ טוּת הִיא הַשִּׂ כְּמַ"שׁ הַחַיּוּת הִתְפַּשְׁ  
מוּעָה ן טוֹבָה "וּשְׁ דַשֵּׁ ה עָצֶם", תְּ סְייָנוּס וּכְמַעֲשֶׂ אָסְפַּ דְּ  

ם הִלּוּךְ עִניְןַ וְהוּא כו', ן וּכְמוֹ בָּעוֹרְקִים, הַדָּ בְּרוּחַ כֵּ  
בּוֹ, הַחַיִּים ן וּכְמוֹ שֶׁ כַת כֵּ הַמְשָׁ ים מוֹחִין בְּ חֲדָשִׁ  

Now, when there is a vessel below to receive the joy, it spreads 
and draws down new intellect. Likewise, the spirit of life spreads 
to vitalize the body. But if the lower vessel is too small to 
contain it, the joy gathers in the brain and expels the surplus 
through tears. 

 

יֵּשׁ וְהִנֵּה לִי כְּשֶׁ ה כְּ מְחָה לְקַבֵּל לְמַטָּ הִיא אָז הַשִּׂ  
טֶת שֶּׁ ים, מוֹחִין וְנוֹתֶנתֶ מִתְפַּ זהֶ ידְֵי עַל וְכֵן חֲדָשִׁ  
ט ן הַחַיִּים רוּחַ מִתְפַּשֵּׁ לִי אֲבָל וּכְנַ"ל, עָצֶם לְדַשֵּׁ הַכְּ כְּשֶׁ  
ה מַטָּ לְּ יל קָטָן שֶׁ וְדוֹחֶה בַּמּוֹחַ מִתְקַבֵּץ אָז - מֵהַכִּ  

לֵיחוּת הַמּוֹתָרוֹת מָעוֹת בְּ הַדְּ  

Therefore, in the future—when it says, “for eye to eye they shall 
see,” that there will be a powerful revelation of G‑dliness, and as 

 
כְתִיב לֶעָתִיד וְלָכֵן י דִּ עַיןִ עַיןִ "כִּ יְּהִיֶּה ירְִאוּ" בְּ עצֶֹם שֶׁ  
ילְַקוּט וּכְמַ"שׁ אֱלֹקוּת גִּלּוּי יָּבוֹא מְנתָ עַל בְּ אַרְיהֵ שֶׁ  

נִּתְבָּא זֶּהוּ שֶׁ תֶר גִּלּוּי שֶׁ הַכֶּ  

Powered By: ChassidusNow.com 
20 

http://chassidusnow.com/doante
http://chassidusnow.com


 בס"ד

Rebbe Maharash 
Torahs Shmuel​

Parshas Va’eschanan 
1869-תרך"ט/ יכְַנּסֵ ישְִׂרָאֵל נדְִחֵי ה׳ ירְוּשָׁלַ͏םִ בּוֹנהֶ    

 
explained in the Yalkut that the lion (Ari) will come—which was 
said to mean the revelation of the Kesser (Divine Crown)... 
...this means that in order for there to be such “eye-to-eye” 
revelation, it must come from a much higher level, as was 
explained earlier concerning the verse “greater will be the glory 
of the latter House.” 

 
י וְהִנֵּה דֵי כִּ יְּהִיֶּה כְּ חִינתַ גִּלּוּי שֶׁ עַיןִ" "עַיןִ בְּ צָרִיךְ בְּ  

חִינהָ לָזהֶ הַגִּלּוּי לִהְיוֹת עִניְןַ וּכְנַ"ל יוֹתֵר, עֶלְיוֹנהָ מִבְּ בְּ  
יתִ כְּבוֹד יהְִיהֶ "גָּדוֹל כו הָאַחֲרוֹן הַבַּ '" 

And even at the time of the Redemption, the Jewish people will 
not yet have sufficiently wide vessels to receive this; the proof 
being that “Israel will not be redeemed except through 
teshuvah.” And it is known that the virtue of a baal teshuvah is 
that he acts with greater intensity—but he still lacks garments 
and vessels of Torah and mitzvos. 

 

רָאֵל וְהִנֵּה זמְַן אֲפִלּוּ נשְׂ עֲדַיןִ לָהֶם יהְִיהֶ לֹא הַגְּאֻלָּה בִּ  
לִים הֲרֵי לָזהֶ וְהַמּוֹפֵת זהֶ, לְקַבֵּל רְחָבִים כֵּ אָמְרוּ שֶׁ  
רָאֵל אֵין רַזַ"ל י וְנוֹדָע בִּתְשׁוּבָה, אֶלָּא נגְִאָלִים ישְׂ כִּ  

עַל מַעֲלַת שׁוּבָה הַבַּ הוּ רַק הִיא תְּ חֵילָא מִשֶּׁ יר, בְּ יתִּ  
ים לוֹ אֵין אֲבָל תוֹרָה וּכְלִים לְבוּשִׁ וּמִצְוֹת דְּ  

So too, when Israel is redeemed through teshuvah, this is a sign 
that their vessels of Torah and mitzvos are not yet broad enough 
to receive the intense revelation of the future—otherwise they 
wouldn’t need teshuvah. 

 

יִּגָּאֲלוּ וְכֵן רָאֵל כְּשֶׁ שׁוּבָה ידְֵי עַל ישְׂ אוֹת זהֶ הֲרֵי - תְּ  
לִים וּמוֹפֵת הַכֵּ הֶם שֶׁ לָּ תוֹרָה שֶׁ אֵינםָ עֲדַיןִ וּמִצְוֹת דְּ  
יּוּכְלוּ כָּךְ רְחָבִים כֵלִי לְקַבֵּל שֶׁ לֶעָתִיד הַגִּלּוּי עצֶֹם בְּ - דְּ  

אִלּוּ לִתְשׁוּבָה צְרִיכִים הָווּ לָאו דְּ  

Therefore, it says about the future: “With great mercy I will 
gather you,” and it is known that mercy only applies to one who 
lacks. That is why it also says, “With weeping they shall 
come”—a weeping of joy. And the time is specifically in the 
constellation of Ari (Leo), for “I will turn their mourning into 
joy.” 

 

רַחֲמִים לֶעָתִיד נאֱֶמַר וְלָכֵן צֵךְ", גְּדוֹלִים "בְּ וְידָוּעַ אֲקַבְּ  
י יָּךְ אֵינוֹ רַחֲמִים עִניְןַ כִּ הוּא מִי עַל אֶלָּא שַׁ כו', חָסֵר שֶׁ  

ן וְעַל בֶכִי לֶעָתִיד נאֱֶמַר כֵּ זֶּהוּ וְהוּא יבָאֹוּ", "בְּ כִי שֶׁ בֶּ  
ל מְחָה שֶׁ מַזָּל הוּא וְהַזְּמַן כו', שִׂ וְקָא אַרְיהֵ בְּ י דַּ כִּ  

י שׂוֹן" אֵבְלָם "וְהָפַכְתִּ כו לְשָׂ ' 

And this is the meaning of “A lion (aryeh) shall come in the 
constellation of Leo (mazal aryeh)”: the lion that will come is 
Nebuchadnezzar (N"N), meaning that this is “this opposite that 
G-d has made” (Koheles 7:14). As explained in Maamarei 
Admor Hazaken, the lion of the other side is the kelipah that 
corresponds to Kesser, and therefore Nebuchadnezzar, the 
“golden head,” is called a lion. And this is the meaning of “a lion 
shall come in the constellation of Leo”—and he destroyed Ariel 
(Yeshayah 29:1), which may also refer to the level of lion that 
consumed the offerings [i.e., the Beis HaMikdash], and all of this 
is in order that the Lion shall come—that is, Hashem, as in “The 

 

מַזָּל אֲרִיֵּה יבָאֹ וזהו וְהַייְנוּ נ״נ זהֶ אֲרִיֵּה יבָאֹ אֲרִיֵּה, בְּ  
י ה זהֶ לְעוּמַת זהֶ כִּ מַאֲוֹ״א וּכְמַ״שׁ הָאֱלֹקִים עָשָׂ הַנ״ל בְּ  

לַעֲוֹ״ז אֲרִיֵּה ה בְּ נגֶֶד קְלִפָּ כְּ תֶר שֶׁ א נ״נ וְלָכֵן הַכֶּ י רֵישָׁ דִּ  
מַזָּל אֲרִיֵּה יבָאֹ וְזהֶוּ אֲרִיֵּה, נקְִרָא דְהָבָא אֲרִיֵּה, בְּ  

ן גַּם לוֹמַר ישֵׁ אֲרִיאֵל וְהֶחֱרִיב חִינתַ כֵּ אֲכִיל אֲרִיֵּה בְּ דַּ  
יָּבאֹ מְנתָ עַל זהֶוּ וְכָל קָרְבָניִן, בָ״ה הוּא אֲרִיֵּה שֶׁ הַקָּ  
חִינתַ אָג אֲרִיֵּה בְּ חִינתַ שָׁ תֶר גִּילּוּי בְּ הַכֶּ . 

Powered By: ChassidusNow.com 
21 

http://chassidusnow.com/doante
http://chassidusnow.com


 בס"ד

Rebbe Maharash 
Torahs Shmuel​

Parshas Va’eschanan 
1869-תרך"ט/ יכְַנּסֵ ישְִׂרָאֵל נדְִחֵי ה׳ ירְוּשָׁלַ͏םִ בּוֹנהֶ    

 
Lion has roared” (Amos 3:8), referring to the revelation of 
Kesser. 
And this may be in two manners. First: in order that the Jewish 
people become refined so that they can receive the revelation of 
Kesser. And although initially “with weeping they will come,” 
because they do not yet have proper vessels (as explained 
above), nevertheless, afterwards there will be revelation without 
weeping as well—because they will become refined and elevated 
until they can receive it. For only the beginning will be “with 
weeping they will come,” because of the revelation from one 
extreme to the other—but not afterward. 

 

ניֵ זהֶ לוֹמַר וְישֵׁ כְדֵי הָאֶחָד אוֹפָניִם, בִּשְׁ כְּכוּ בְּ יִּזדַּ שֶׁ  
מוֹת רָאֵל נשְׁ יּוּכְלוּ ישְׂ תֶר, גִּילּוּי לְקַבֵּל שֶׁ י וְהַגַּם הַכֶּ כִּ  
חִלָּה בֶכִי תְּ לֹּא יבָאֹוּ בְּ נ״ַל, כָּךְ לָהֶם יהְִיהֶ שֶׁ מִכָּל כְּ  
ן גַּם בֶכִי בְּלֹא הַגִּילּוּי יהְִיהֶ כָּךְ אַחַר מָקוֹם י כֵּ כְּכוּ כִּ יזִדַּ  

יּוּכְלוּ עַד וְיתְִעַלּוּ י לְקַבֵּל, שֶׁ חִלָּה רַק כִּ בֶכִי יהְִיהֶ הַתְּ בְּ  
אֵין מַה הַהֶפֶךְ, אֶל מֵהֶפֶךְ הַגִּילּוּי מִחֲמַת יבָאֹוּ ן שֶּׁ כֵּ  
כָּךְ אַחַר . 

And this is the concept of what is said that Mashiach comes “to 
bring the righteous to repentance,” which is also teshuvah. But 
the teshuvah of the righteous means that even the righteous will 
return with great power, like the baalei teshuvah—and in 
addition, they will also have the advantage of possessing 
garments and vessels of Torah and mitzvos, which the baalei 
teshuvah do not have, as explained above. 

 

זֶּהוּ לוֹמַר וְישֵׁ יחַ מַה עִניְןַ שֶׁ שִׁ מָּ יקַיָּא לְאַתְבָּא אָתֵי שֶּׁ צַדִּ  
א תְיוּבְתָּ זֶּהוּ בִּ ן גַּם שֶׁ שׁוּבָה, כֵּ יקִים מַה אֲבָל תְּ דִּ הַצַּ שֶּׁ  

שׁוּבָה, יעֲַשׂוּ אֵצֶל הַייְנוּ תְּ יקִים שֶׁ דִּ ן גַּם יהְִיהֶ הַצַּ כֵּ  
חֵילָא עֲלֵי אֵצֶל כְּמוֹ יתְֵיר בְּ שׁוּבָה, הַבַּ זהֶ עַל וְנוֹסָף תְּ  
הְיהֶ יֵּשׁ מַעֲלָתָם תִּ לִים לָהֶם שֶׁ ים כֵּ מִתּוֹרָה וּלְבוּשִׁ  

אֵין מַה וּמִצְוֹת ן שֶּׁ עֲלֵי כֵּ שׁוּבָה הַבַּ נ״ַל תְּ כְּ . 

And it may also be said that the reason the lion of 
Nebuchadnezzar came first, in order that the Lion of Hashem 
shall come, is because “peel precedes the fruit.” So in order that 
the revelation of the inner dimension in the future can come, it is 
necessary that first come the lion that is Nebuchadnezzar. 

 

הָיהָ מַה עִניְןַ לוֹמַר ישֵׁ וְעוֹד חִלָּה שֶּׁ נ״נ זהֶ אֲרִיֵּה יבָאֹ תְּ  
יָּבאֹ מְנתָ עַל כו׳ בָ״ה זהֶ אֲרִיֵּה שֶׁ אַג, אֲרִיֵּה הַקָּ זהֶוּ שָׁ  

רֶךְ עַל עִניְןַ ה דֶּ רִי, קוֹדֶמֶת קְלִיפָּ כְדֵי לָכֵן לַפְּ יִּהְיהֶ בִּ שֶׁ  
ניִמִיּוּת גִּילּוּי יָּבאֹ צָרִיךְ לָבוֹא לֶעָתִיד הַפְּ זהֶ אֲרִיֵּה שֶׁ  
 .נ״נ

And this is the meaning of “As in the days of your exodus from 
the land of Egypt, I will show him wonders” (Michah 7:15): just 
as, in order for the revelation of Matan Torah to occur, there 
needed to be the exile in Egypt beforehand, so too, in order for 
there to be the revelation of the innermost aspect in the future, 
there must first be a period of exile in this life. And afterward, 
the Lion will come—this refers to Hashem, as it is written, “A 
lion has roared” (Amos 3:8), which is the aspect of the revelation 
of Kesser, the level of Gevurah as it is enclothed in Mocha 
Stimaah (the hidden mind). 

 

ימֵי וְזהֶוּ כְּמוֹ נפְִלָאוֹת, אַרְאֶנּוּ מִצְרַיםִ מֵאֶרֶץ צֵאתְךָ כִּ שֶׁ  
כְדֵי ן גִּילּוּי לִהְיוֹת בְּ גָּלוּת לִהְיוֹת צָרִיךְ הָיהָ תּוֹרָה מַתַּ  

ן מִצְרַיםִ, ן כָּמוֹ כֵּ כְדֵי כֵּ ניִמִיּוּת הַגִּילּוּי לִהְיוֹת בְּ פְּ  
לֶעָתִיד חַיֵּי לִהְיוֹת צָרִיךְ לָבוֹא דְּ חִלָּה, גָּלוּת בְּ וְאַחַר תְּ  

בָ״ה זהֶ אֲרִיֵּה יבָוֹא כָּךְ כְתִיב הַקָּ אַג אֲרִיֵּה דִּ הִיא שָׁ  
חִינתַ תֶר גִּילּוּי בְּ חִינתַ הַכֶּ עַל גְּבוּרָה בְּ לְבָּשׁ ידְֵי דְּ מִּ שֶׁ  

סְתִימָאָה בְּמוֹחָא . 

Powered By: ChassidusNow.com 
22 

http://chassidusnow.com/doante
http://chassidusnow.com


 בס"ד

Rebbe Maharash 
Torahs Shmuel​

Parshas Va’eschanan 
1869-תרך"ט/ יכְַנּסֵ ישְִׂרָאֵל נדְִחֵי ה׳ ירְוּשָׁלַ͏םִ בּוֹנהֶ    

 
And “Ariel shall be built”—“Hashem builds Jerusalem” 
(Tehillim 147:2). The explanation is that in the creation of the 
world it was from the level of the Name Elokim, whereas in the 
Beis HaMikdash there was a revelation of the Name Havayah, as 
it is written, “And the glory of Hashem filled the Mishkan” 
(Shemos 40:34), and it is written, “And fire went out from before 
Hashem and consumed the offering” (Vayikra 9:24), and it is 
written, “Hashem said to dwell in the thick cloud” (Melachim I 
8:12), and “I have surely built You a lofty house…” 

 

נהֶ לַיםִ בּוֹנהֵ אֲרִיאֵל וְיבָּ ירוּשׁ הוי׳, ירְוּשָׁ י פֵּ בִּרְאַת כִּ  
חִינתַ הָיהָ הָעוֹלָם ם מִבְּ אֵין מַה אֱלֹקִים שֵׁ ן שֶּׁ בֵית כֵּ בְּ  

שׁ קְדָּ ם גִּילּוּי הָיהָ הַמִּ כָּתוּב כְּמוֹ הוי׳, שֵׁ הוי׳ וּכְבוֹד שֶׁ  
ן, אֶת מָלֵא כָּ שְׁ צֵא וּכְתִיב הַמִּ פְניֵ אֵשׁ וַתֵּ תֹּאכַל הוי׳ מִלִּ וַ  
כּוֹן אָמַר הוי׳ וְכָתוּב הָעלָֹה, אֶת עֲרָפֶל, לִשְׁ נהֹ בָּ בָּ  

ית בָניִתִי כו לָךְ זבְֻל בֵּ '. 

However, it is also written, “And Hashem called: Hashem, 
Hashem” (Shemos 34:6)—there are two Names Havayah. And in 
the future, the higher Name Havayah—above the chain of 
worlds—will be revealed, and the Beis HaMikdash will be built 
from this higher level of the Name Havayah, and this is why 
“Greater will be the glory of the latter House than the first” 
(Chaggai 2:9), for “Hashem builds Jerusalem” refers to the 
higher Havayah that transcends the chain of Hishtalshelus. 

 

יֵּשׁ הוי׳ הוי׳ וַיִּקְרָא כָּתוּב הִנֵּה אַךְ ניֵ שֶׁ מוֹת שְׁ הוי׳, שֵׁ  
חִינתַ יתְִגַּלֶּה וְלֶעָתִיד ם בְּ מַעְלָה הוי׳ שֵׁ לְּ שֶׁ  

לוּת, לְשְׁ תַּ ניְןַ וִיהִיהֶ מֵהַשְׁ ית בִּ שׁ בֵּ קְדָּ חִינתַ הַמִּ ם מִבְּ שֵׁ  
לֵעֵילָא הוי׳ מַעְלָה דְּ לְּ לוּת, שֶׁ לְשְׁ תַּ יהְִיהֶ גָּדוֹל וְלָכֵן מֵהַשְׁ  

יתִ כְּבוֹד י הָרִאשׁוֹן, מִן הָאַחֲרוֹן הַבַּ לַיםִ בּוֹנהֵ כִּ ירְוּשָׁ  
חִינתַ הוּא הוי׳ ם בְּ לֵעֵילָא הוי׳ שֵׁ מַעְלָה דְּ לְּ שֶׁ  

לוּת לְשְׁ תַּ  .מֵהַשְׁ

And therefore it is written, “And I will be for her a wall of fire, 
says Havayah” (Zechariah 2:9), for the “I” refers to the Ein Sof 
Himself—“I will be for her a wall of fire,” etc. (see maamar 
Tzidkas Parzono in Yisrael [5649]). And through this: “He heals 
the brokenhearted” (Tehillim 147:3)—this refers to those who 
are in a state of a broken and crushed heart due to their yearning, 
desire, and thirst to be included and nullified within the Ein Sof, 
the Master of Will. 

 

אֵשׁ, חוֹמַת הוי׳ נאְֻם לָהּ אֶהְיהֶ וַאֲניִ כָּתוּב וְלָכֵן  
חִינתַ בְּ חִינתַ הוּא אֲניִ שֶׁ לָהּ אֶהְיהֶ בָּרוּךְ־הוּא אֵין־סוֹף בְּ  

רָזוֹנוֹ צִדְקַת בְּד״ה מִזֶּה וּרְאֵה כו׳ אֵשׁ חוֹמַת רָאֵל פְּ ישְׂ בְּ  
בוּרֵי הָרוֹפֵא זהֶ ידְֵי וְעַל )ד״ט(. ירוּשׁ לֵב לִשְׁ אוֹתָם פֵּ  

הֵם בְחִינתַ שֶׁ בָּר לֵב בְּ הָרָצוֹא עַל־ידְֵי וְנדְִכֶּה נשְׁ  
שׁוּקָה אוֹן וְהַכּוֹסֶף וְהַתְּ מָּ לֵל וְהַצִּ טֵל לְהִכָּ בְחִינתַ וְלִיבָּ בִּ  

עַל בָּרוּךְ־הוּא אוֹר־אֵין־סוֹף הָרָצוֹן בַּ . 

Through the fact that “Hashem builds Jerusalem”—that is, the 
higher Name Havayah illuminates and is revealed below—He 
becomes the healer of the brokenhearted, because a revelation of 
His G‑dliness is drawn down below as it is above. 

 

בּוֹנהֶ ידְֵי עַל הִנֵּה לַיםִ שֶׁ אִיר הוי׳ ירְוּשָׁ מֵּ וּמִתְגַלֶּה שֶׁ  
חִינתַ ם בְּ לֵעֵילָא הוי׳ שֵׁ ה דְּ רוֹפֵא הוּא זהֶ ידְֵי עַל לְמַטָּ  

בוּרֵי יִּהְיהֶ לִהְיוֹת הַנַּ״ל לֵב לִשְׁ ךְ שֶׁ אֱלֹקוּתוֹ גִּילּוּי נמְִשָׁ  
רֵךְ ה יתְִבָּ כו לְמַעְלָה כְּמוֹ לְמַטָּ '. 

[NOTE Summary​
The discourse begins by exploring the verse “ יכנס ישראל נדחי הוי׳ ירושלים בונה ” in light of exile and redemption. 
Even though we say "בונה" in present tense — Hashem is building Jerusalem — it appears paradoxical during a 
time of destruction. This is resolved by teaching that exile itself is part of the deeper rebuilding process. The 

Powered By: ChassidusNow.com 
23 

http://chassidusnow.com/doante
http://chassidusnow.com


 בס"ד

Rebbe Maharash 
Torahs Shmuel​

Parshas Va’eschanan 
1869-תרך"ט/ יכְַנּסֵ ישְִׂרָאֵל נדְִחֵי ה׳ ירְוּשָׁלַ͏םִ בּוֹנהֶ    

 
destruction of the Beis HaMikdash is a descent for the sake of a greater ascent — to prepare for a future 
revelation of Divine light far superior to the past. 

The maamar introduces the four-letter Divine Name (Yud-Heh-Vav-Heh) as it is engraved within the soul of 
every Jew. Each letter reflects an inner faculty: the Yud represents bittul (self-nullification) and wisdom; the 
first Heh symbolizes deep understanding and contemplation; the Vav indicates the emotions, particularly love; 
and the final Heh corresponds to awe and reverence. These are not merely faculties but channels that draw 
Divine energy into creation and the soul. 

The Maharash connects these faculties to the structure of the Beis HaMikdash and the spiritual purpose of exile: 
in the First Temple, the Yud-Heh was dominant — deep wisdom and connection; in the Second Temple, the 
Vav-Heh — external expression — became the focus. Yet the Third Temple will unite them both, drawing even 
from the Yud itself. 

Further, the discourse explains that through the Jew’s personal avodah — submission of will, control over 
thought, speech, and action — one activates this inner Divine Name. This includes sanctifying oneself even in 
permissible areas, developing disciplined emotional responses, and generating awe through contemplation of 
Hashem’s greatness. The body itself is shaped like the Divine Name, preparing it as a vessel to house the soul’s 
holiness. 

From here, the Maharash discusses how through Torah and mitzvos, particularly in exile, one draws from the 
transcendent level of Sovev Kol Almin, allowing the infinite light of Hashem to enter creation. This elevation is 
mirrored in the future Beis HaMikdash, whose glory will surpass both the first and the second. 

The discourse climaxes with the prophecy that Mashiach (referred to as "the Lion [ארי'] will come in the month 
of Leo [ארי']") will arrive during the time of year associated with mourning the destruction. This reflects a 
complete transformation — " לששון אבלם והפכתי " — from the deepest exile to the highest joy. Even the tears of 
exile become tears of joy in the redemption. 

In the final segments, the Maharash teaches that the coming of Mashiach involves a complete teshuvah — even 
by tzaddikim — which will elevate them to a place previously reserved for baalei teshuvah. This enables the 
Jewish people to receive the revelation of Kesser, the Divine Crown, the innermost level of Hashem’s will, and 
the ultimate purpose of all creation. 

Practical Takeaway​
The Divine Name is not just in Heaven — it lives within you. Every time you restrain a thought, sanctify your 
speech, or align your actions with purpose, you are "rebuilding Jerusalem" within yourself. In exile, this work 
feels hidden and even painful. But it draws down the deepest light. Our task is not only to yearn for redemption, 

Powered By: ChassidusNow.com 
24 

http://chassidusnow.com/doante
http://chassidusnow.com


 בס"ד

Rebbe Maharash 
Torahs Shmuel​

Parshas Va’eschanan 
1869-תרך"ט/ יכְַנּסֵ ישְִׂרָאֵל נדְִחֵי ה׳ ירְוּשָׁלַ͏םִ בּוֹנהֶ    

 
but to embody it now — through refinement of character, Torah study, mitzvah performance, and emotional 
growth. Even your tears, when directed to Hashem, become vessels of joy. 

Chassidic Story​
In the winter of 1869 — the same year this maamar was said — a group of Chassidim came to the Rebbe 
Maharash in Lubavitch, deeply troubled by pogrom threats in nearby towns. They asked for a blessing 
for protection. The Rebbe listened quietly and then said: 

"In the fire of exile, there is a lion roaring. But that lion will give way to another — the lion of redemption. 
When you hear thunder, do not fear. Instead, remember: a lion is awakening above." 

Moved by these cryptic words, the Chassidim returned home and redoubled their efforts in Torah and 
mitzvos. In a surprising turn of events, the danger passed without incident. Years later, one of them 
would recall this moment as the turning point in his emunah — when he realized that even trembling and 
uncertainty could birth clarity and light. 

(Source: Toldos Maharash, Vol. 2, p. 134) END NOTE] 

 

Powered By: ChassidusNow.com 
25 

http://chassidusnow.com/doante
http://chassidusnow.com

