
 בס"ד

Mitteler Rebbe- Torah Chaim ​
Parshas Terumah​

תרומה פ' שבת נבג"מ דובער ר' הרב מאדמו"ר תורה  ​
Torah from our master, teacher, and rabbi, Rabbi Dovber, of blessed memory, ​

Shabbat Parashat Terumah. 

 
"And they shall make for Me a sanctuary, and I will 
dwell among them." It can be explained that it should 
have said "and I will dwell in it" [within the sanctuary], 
as it refers to the sanctuary, so why does it say 
"among them"—meaning within Knesset Yisrael (the 
assembly of Israel)? And what is the concept of 
establishing the sanctuary for the indwelling of the 
Divine Presence in Knesset Yisrael? However, first, 
we can explain each particular aspect of the 
construction of the Mishkan: the ten curtains, the 
Ark, the Menorah, the Table, the Golden Altar, and 
the Outer Altar, etc. It is known that the entire 
structure of the Mishkan corresponds to the ten 
supernal Sefirot of Atzilut, both in their immanent and 
transcendent aspects. This can be understood by 
first introducing the general concept of the Mishkan, 
which consisted of two overarching elements: the 
first being the curtains, which represent the 
transcendent surrounding levels, and the second 
being the vessels—the Ark, the Menorah, the Table, 
and similar items—which correspond to the vessels. 

בתוכם. ושכנתי מקדש לי ועשו  
]בתוך בתוכו ושכנתי דהל"ל וי"ל  

קאי ]במקדש דהא המקדש[  
ומהו כנס"י, בתוך בתוכם ו[מהו  
להשראת המקדש הקמת ענין  

י"ל הנה אך בכנ"י. השכינה  
מעשה פרטי ענין בכל תחלה  

וארון יריעות בעשר המשכן  
הזהב ומזבח ושולחן ומנורה  

]ידוע[ והנה כו', החיצון ומזבח  
ע"סי לנגד הוא המשכן ציור דכל  

ומקיפים. באו"כ דאצי' עליונות  
בכללות תחלה בהקדים זה ויובן  

דברים ב' בו שהיו המשכן ענין  
בחי' שהם היריעות הא' כוללים,  

הכלים והב' העליונים, המקיפים  
וכה"ג ושולחן ומנורה ]ה[ארון  

הכלים בחי' שהם . 

Powered By: ChassidusNow.com 
1 

https://www.chassidusnow.com/


 בס"ד

Mitteler Rebbe- Torah Chaim ​
Parshas Terumah​

תרומה פ' שבת נבג"מ דובער ר' הרב מאדמו"ר תורה  ​
Torah from our master, teacher, and rabbi, Rabbi Dovber, of blessed memory, ​

Shabbat Parashat Terumah. 

To understand this, we must first understand the 
verse: "And you shall know today and take it to your 
heart [etc.]." It is known that this entire concept 
consists of two aspects. The first is the initial 
knowledge in the intellect regarding the Divine Unity, 
as it states, "And you shall know today." The second 
aspect is bringing this understanding into the heart, 
meaning that the very knowledge and 
comprehension in the mind must be internalized into 
the heart. This is what is meant by "and take it to 
your heart," indicating that these are two separate 
commandments. It implies that if one fulfills the 
requirement of knowledge in the intellect but does 
not internalize it in the heart, it is meaningless, for 
the main objective is the internalization into the 
heart. When it is truly taken into the heart, it gives 
birth to love and awe in the heart, which corresponds 
to the commandment of "And you shall love [the Lord 
your God]" in the Shema. Even though one may fulfill 
the mitzvah of recognizing Divine Unity intellectually, 
this alone does not constitute the mitzvah in its full 
sense, for the true unity of Hashem and Elokim only 
dwells when the divine comprehension reaches the 
heart specifically. This is because the essence of a 
human being is defined in this way, as it is written. 
This is also the meaning of "And I will dwell among 
them"—that the Divine Presence resides within the 
heart of every individual Jew. The plural term "among 
them" implies that it applies to each and every 
person. This is because there are two aspects of the 
heart: the inner heart and the outer heart. Therefore, 
the verse states "among them"—within both aspects 
of the heart, which are interconnected. This is what 
we mean when we say in prayer, "Unify our hearts," 

היום וידעת הפסוק ענין הבין  
דידוע ]כו'[ לבבך אל והשבות  

הא' הם, דברים ב' הענין שכלל  
המוח בכלי בתחלה הידיעה  

היום. וידעת וז"ש אלקי' ביחוד  
הלב אל ההשבה ענין ]ו[הב'  

וההשגה הידיעה אות]ה[ דהיינו  
וז"ש הלב, אל יש]י[ב שבמוחו  

הן מצות שב' לבבך אל והשבות  
הידיעה רצוןי קיים דאם ומשמע  

זה אין הלב אל השיב ולא במוח  
אל ]ה[השבה הוא דהעיקר כלום  

הלב אל שהשיב שמזה הלב,  
מצות והוא בלב אהוי"ר יולד  

ואע"פ כו'. שבק"ש ואהבת  
בהשגה אלקי' יחוד מצות שקיים  

שיהי' כלל מצוה זה אין שבמוח  
דהוי' עליון יחוד בזה שורה  
אור בבוא כ"א ממש ואלקים  

דוקא, הלב בכלי אלקי' ההשגה  
כמ"ש, אדם בחי' עיקר שזהו לפי  
של לב בתוך בתוכם ושכנתי וזהו  

בתוכם ומ"ש מישראל. כאו"א  
אחד בכל גם משמע רבים לשון  
לבבות ב' שיש מפני והיינו ואחד,  

ואמר החיצון, ולב הפנימי לב  
]ה[לבבות ב' בתוך בתוכם  
שאנו מה והוא כא", שמתייחסים  

שאם שיח ח לבבינו ויחד אומרים  
כמ"ש יש . 

Powered By: ChassidusNow.com 
2 

https://www.chassidusnow.com/


 בס"ד

Mitteler Rebbe- Torah Chaim ​
Parshas Terumah​

תרומה פ' שבת נבג"מ דובער ר' הרב מאדמו"ר תורה  ​
Torah from our master, teacher, and rabbi, Rabbi Dovber, of blessed memory, ​

Shabbat Parashat Terumah. 

signifying that if there is division within the heart, as 
is written... 

First, we must understand the concept of the mitzvah 
of knowing the unity of God, as it is written: "For 
Hashem is Elokim," meaning that they are completely 
one [in the supernal unity]. This unity specifically 
involves the unification of the two names, Hashem 
and Elokim. 

מצות בענין תחלה להבין ויש  
כמ"ש שהוא אלקי' ביחוד הידיעה  

חדיי דכולא האלקי' הוא הוי' כי  
בזה יש עליון[ ]מהיחוד  

ואלקי' דהוי' שמות ב' שמתייחדי'  
 .דוקא

It is known regarding the verse: "For Hashem Elokim 
is a sun and a shield," that just as the shield of the 
sun serves as a covering to conceal and obscure the 
light of the sun, so too, the name Elokim serves to 
constrict and conceal the name Havayah. 

ומגן שמש כי בענין ידוע והנה  
השמש של המגן כמו ,אלקים הוי'  

ולהעלים להסתיר הנרתק שהוא  
הוא אלקי' שם כך ]ה[שמש, אור  

הוי שם על ומסתיר המצמצם '. 
If so, we must ask: how can it be said that "Hashem is 
Elokim" literally, given that they are two 
opposites—since the name Hashem represents 
kindness and illumination, while the name Elokim 
represents constriction and concealment of the light? 

הוא הוי'ד אמר איך י"ל וא"כ  
הפכים שב' מאחר ממש ]ה[אלקי'  

ואור חסד בבחי' הוי' דשם הם  
ומסתיר המצמצם אלקי' ושם  

כו האור '. 

However, the explanation is as follows: It is known 
that it is truly a wonder how existence can come into 
being from non-existence, as they are absolute 
opposites. How can the unlimited force produce a 
limited effect? 

שבאמת כידוע ]הוא[ הענין אך  
יהי' מהיכן פלא ]דבר[ הוא  

בע"ג מבלתי בע"ג התהוות  
ואיך הפכים, ]דברים[ ב' ]ש[הם  
פעולה בע"ג הבלתי כח יפעול  

 .מוגבלת

Every force acts according to its nature, and if the 
Creator’s force is infinite, then seemingly, the effect 
should also be infinite. Why, then, do we see that the 
divine force that created the heavens and the earth is 
boundless, yet the heavens, the earth, and all their 
hosts are finite and limited, subject to creation and 
destruction? 

לו, בדומה ]י[פעול פועל כל הלא  
גם הרי גבול בלתי כחו ואם  

בלתי שתהי' לו ידמה הפעולה  
שכח רואים אנו ולמה מוגבלת,  
שמים שב]רא ]ה[אלקי הפועל  
ותכלית בע"ג בלתי הוא וארץ  

בעלי הוא צבאם וכל וארץ ושמים  
ונפסדי' והוו]י'[ כו', ותכלית גבול  

 .'כו

Powered By: ChassidusNow.com 
3 

https://www.chassidusnow.com/


 בס"ד

Mitteler Rebbe- Torah Chaim ​
Parshas Terumah​

תרומה פ' שבת נבג"מ דובער ר' הרב מאדמו"ר תורה  ​
Torah from our master, teacher, and rabbi, Rabbi Dovber, of blessed memory, ​

Shabbat Parashat Terumah. 

The answer must be that the action and creation do 
not emerge directly from the essence of the divine 
force itself, but rather through an intermediary that 
stands between them. This intermediary serves as a 
shield and cover, constricting the essential light of the 
name Havayah. 

כח ועצמות ממהות שלא צ"ל אלא  
והבריאה הפעולה י]מ[צא ]ה[אלקי  

ענין והוא ביניהם, אמצעי ע"י כ"א  
עצם לצמצם שבא ומגן הנרתק  

כו הוי' דשם אור '. 

This is what is called a "screen" or "curtain" that 
separates between Atzilut and Beriah, similar to the 
shield or covering of the sun. This shield does not 
completely block the light of the sun; rather, it allows 
the intense light of the sun to be received by clothing 
it in this covering, called a shield or covering. Through 
this, the light undergoes a slight change in its 
essence, enabling it to shine in a way that can be 
received. 

המפסיק ופרגוד מסך הנק' והוא  
ונרתק מגן כמו לבריאה", אצי' בין  

אור לגמרי מכסה שאינו השמש  
לקבל שיוכל]ו[ כדי אלא השמש  

ביותר הבהיר השמש אור  
מגן שנק' זה בלבוש מתלבש  

בשינוי האור יבוא שע"י ונרתק  
שיוכלו אור יאיר ואז קצת, המהות  

 .לקבל
Consequently, the primary illumination in the world 
comes specifically from the light that emerges through 
the covering and shield of the sun. This is well 
understood. 

הוא בעולם ההארה עיקר ונמצא  
ומגן הנרתק מן היוצא האור מן  

וד"ל דוקא השמש . 

This is what is called a "reflection of a reflection" or a 
"derived light," as explained elsewhere. As it is 
written: "In Your light, we shall see light." 

אור או דהארה הארה הנק' וזהו  
וז"ש במ"א, ]ו[כמ"ש תולדה של  

]כו אור נראה באורך ']. 
This is the concept of the name Elokim, which 
constricts the light of the name Havayah. However, 
this constriction is for the sake of the recipients so 
that creation can come into being as a finite entity 
from nothing. 

המצמצם אלקים שם ענין וזהו  
צמצום ואמנם הוי'. שם של לאור  

המקבלים בשביל הוא ]ה[זה  
התהוות להיות שיוכל דהיינו  

גבול בבחי' מאין יש הבריאה . 

Without the contraction of the name Elokim, all divine 
influence and effusion from the name Havayah would 
be infinite. 

דשם הצמצום בבחי' לא ואם  
]ו[שפע התפשטו' כל הי' אלקים  

בלתי ]ה[כל הוי' משם אלקי'  
 .בע"ג

Therefore, it is understood that from the shield and 
covering—meaning from the name Elokim 
specifically—comes and is drawn all the existence of 

ונרתק המגן שמבחי' מובן ונמצא  
וע"י ממנו דוקא אלקי' שם שהוא  

Powered By: ChassidusNow.com 
4 

https://www.chassidusnow.com/


 בס"ד

Mitteler Rebbe- Torah Chaim ​
Parshas Terumah​

תרומה פ' שבת נבג"מ דובער ר' הרב מאדמו"ר תורה  ​
Torah from our master, teacher, and rabbi, Rabbi Dovber, of blessed memory, ​

Shabbat Parashat Terumah. 

created beings, bringing them from nothing into being. 
This is well understood. 

הברואים התהוות כל נמשך דוקא  
וד"ל ליש מאין . 

With this, we can understand why, in the account of 
Creation, the name Elokim is specifically mentioned. 
As it is written, "In the beginning, Elokim created", 
and "Elokim said, 'Let there be light'", and all the 
statements of creation are in the name Elokim 
specifically. 

שם שנזכר מה במע"ב יובן ובזה  
בראשית מ"ש כי דוקא אלקים  

יהי אלקים ויאמר ,אלקים ברא  
בשם הכל ]ה[מאמר]ות[ וכל אור  

דוקא אלקים . 

The name Elokim implies strength, a source, and an 
influence, as seen in the word "El" within Elokim. It 
also includes the attribute of judgment and 
limitation, as our sages stated: "Initially, it arose in 
thought to create the world with the attribute of 
judgment." This is well understood. 

ומקור כח לשון הוא ואלקים  
אל תיבת והוא ומשפיע,  

ממדו"מ כלול וגם שבאלקים  
וכמארז"ל והצמצום[ הדין ]מידת  

לברוא במחשבה עלה בתחלה  
וד"ל כו' במדה"ד . 

This is the meaning of what was said: "Before the 
world was created, He and His Name alone 
existed." The explanation is that "He and His Name" 
refers to the name Havayah, which is His essential 
Name, not referring to His actions that bring existence 
into being. 

העולם שנברא קודם שאמר וזהו  
הוא פי' ,בלבד ושמו הוא הי'  

שזהו ב"ה הוי' שם היינו ושמו  
ע"ש ולא העצמי שמו עיקר  

הכל את שמהווה הפעולה . 

The Yud in the name Havayah signifies continuous 
creation, bringing all into being. However, this occurs 
specifically through the name Elokim, as explained 
earlier. 

לעתיד מורה הוי' דשם יו"ד כי  
ע"י והוא הכל את שמהווה ולהבא  

הנ"ל מטעם דוקא אלקים שם . 

Therefore, before creation, the name Havayah was 
completely unified with His very essence. Just as He 
Himself was alone in absolute unity within the 
Infinite Essence, so too was His Name—the name 
Havayah—completely one with Him. 

הוי' שם הי' הבריאה קודם ע"כ  
וכמו ממש. בעצמותו כלול ]זה[  

ביחוד לבד]ו[ בעצמו שהוא  
שמו כך הא"ס, בעצמות האמיתי  

ממש בו מיוחד הוי' דשם . 
This is the meaning of "He and His Name 
alone"—there was nothing else to unify with Him 
except His essential Name. 

עוד ואין בלבד ושמו הוא הי' וז"ש  
העצמי שמו זולת להתייחד דבר . 

Powered By: ChassidusNow.com 
5 

https://www.chassidusnow.com/


 בס"ד

Mitteler Rebbe- Torah Chaim ​
Parshas Terumah​

תרומה פ' שבת נבג"מ דובער ר' הרב מאדמו"ר תורה  ​
Torah from our master, teacher, and rabbi, Rabbi Dovber, of blessed memory, ​

Shabbat Parashat Terumah. 

However, after the constriction of the name Elokim, 
which enabled creation to exist, it was necessary to 
state: "And you shall know... that in the heavens 
above... there is none else." 

דשם הצמצום אחר משא"כ  
התהוות מזה שנמשך אלקים  
כו' וידעת לומר הוצרך הברואי'  

עוד אין כו' ממעל בשמים . 
But before the constriction, there was nothing else 
except He and His Name alone. This is well 
understood. 

עוד הי' לא הצמצום קודם אבל  
וד"ל ]כו' בלבד ושמו הוא זולת ]. 

Likewise, even after the constriction of the name 
Elokim, it is stated: "For Hashem is Elokim", 
meaning that they are completely one. 

דשם הצמצום לאחר גם וכמו"כ  
האלקים הוא הוי' כי אמר אלקים  

ממש חד דכולא . 
This is because even the name Elokim, which 
constricts, is drawn from the Infinite Essence itself. 
He, blessed be He, is omnipotent, and thus, He also 
possesses the power to limit, which is expressed in 
the name Elokim. 

המצמצם אלקים שם שגם לפי  
בעצמו א"ס של מכחו הוא הרי  

גם בו ויש ,יכו"ל כ"ל ית' שהוא  
זה אלקים שם והוא המגביל כח . 

Since He Himself, may He be blessed, established 
this shield and covering—the name Elokim—in 
order to enable finite creation, this limitation and 
constriction do not apply to His essence at all, but 
only to the recipients, allowing them to exist as finite 
beings. 

עשה ית' בעצמו שהוא ומאחר  
דשם זה ונרתק המגן בחי'  

כו' בע"ג בריאה שיהי' כדי אלקים  
כלל וצמצום הגבלה זה אין א"כ  
לבד למקבלים רק עצמותו לגבי  
כו וגבול יש במציאות שיהי' כדי '. 

On the contrary, the name Elokim is unified with the 
Infinite Essence just as the name Havayah was 
before creation, when "He and His Name alone" 
existed. 

מתייחד זה אלקים שם ואדרבה  
הוי' שם כמו ב"ה א"ס בעצמות  
ושמו הוא שהי' הבריאה קודם  

ממש בלבד . 
Even now, after the constriction of the name 
Elokim, there is truly none else besides Him, 
despite the existence of the created world. As it is 
written: "In the heavens above and on the earth 
below, there is none else." 

דשם הצמצום אחר עתה גם  
ית' זולתו עוד אין הרי אלקים  

וכמ"ש העולם נברא שכבר הגם  
מתחת הארץ ועל ממעל בשמים  

עוד אין . 

This is because the names Havayah and Elokim are 
ultimately united in perfect unity. Since both derive 
from the same singular Divine source, they do not 

הוי' דשם היחוד מפני והיינו  
מאחר היחוד בתכלית ואלקים  
שניהם דאח"פ א]חד[ שמכח  

Powered By: ChassidusNow.com 
6 

https://www.chassidusnow.com/


 בס"ד

Mitteler Rebbe- Torah Chaim ​
Parshas Terumah​

תרומה פ' שבת נבג"מ דובער ר' הרב מאדמו"ר תורה  ​
Torah from our master, teacher, and rabbi, Rabbi Dovber, of blessed memory, ​

Shabbat Parashat Terumah. 

represent two opposites at all with respect to His 
essence. 

ב' ואינ]ן[ גמור ביחוד יצאו א' מכח  
ית עצמותו לגבי כלל הפכים '. 

As it is written: "I, Hashem, have not changed." Just 
as before creation, "He and His Name alone" 
existed, so too after creation, He and His Name 
remain unchanged. The name Elokim does not truly 
limit Him at all. This is well understood. 

בין שניתי לא הוי' אני וכמ"ש  
ושמו הוא שהי' הבריאה קודם  

הוא הבריאה אחר כך ,בלבד  
מצמצם אלקים שם שאין כו' ושמו  

וד"ל כלל . 
This is similar to what we say in prayer: "You were 
before the world was created... You are the same 
now." This means that before creation, He was 
revealed, and now, after creation, He is hidden, but 
still He and His Name remain as One—unchanged 
at all by creation. This is well understood. 

הוא אתה אומרים שאנו וכמו  
בגילוי אתה כו', שנברא קודם  

הנ"ל ושמו הוא היינו ,נסתר והוא  
מקודם כלל שינוי שום בזה שאין  

וד"ל הנ"ל מטעם לאח"כ הבריאה . 

This is the essence of the mitzvah of unifying God’s 
oneness, as it is written: "And you shall know 
today… that Hashem is Elokim." 

באלקות היחוד מצות עיקר וזהו  
הוא הוי' כי כו' היום וידעת כמ"ש  

כו ]ה[אלקים '. 
The two names, Havayah and Elokim, are united in 
absolute oneness. 

הן ואלקים הוי'ד שמות דב'  
בתכלית מיוחדים . 

This applies specifically to man, who is created in the 
image of the supernal Adam, and is thus composed 
of both divine names, Havayah and Elokim. 

בצלם שהוא באדם דוקא וזהו  
הללו שמות מב' שכלול ,אדה"ע  

ואלקים הוי'ד . 
Therefore, he is commanded to know and 
internalize this unity in his heart—that Hashem is 
Elokim, and that there is no other existence besides 
Him, not even the highest angels. 

אל והשבה זו בידיעה נצטווה ע"כ  
ולא ]ה[אלקים הוא הוי'ש הלב  
מלאכים אפי' זולתו בריאה שום  

 .עליונים

A proof of this is the fact that in all other created 
beings, only the name Elokim is mentioned, as in: 
"And Elokim said, 'Let there be light.'" 

רואים שאנו ]מ[מה הוא לזה וראי'  
לא האדם זולת הברואים שבכל  

כמו לבד אלקים שם רק בו נז'  
כו אור יהי ]אלקים[ ויאמר '. 

This is because all creations were brought into being 
only through the name Elokim, as explained above. 

בשם רק נבראו לא הנבראי' שכל  
הנ"ל מטעם אלקים . 

NOT COMPLETE…   

Powered By: ChassidusNow.com 
7 

https://www.chassidusnow.com/

