
 בס"ד

Menachem Nachum of Chernobyl  
Me’or Einayim  

Parshas Ki Sisa 
 

 
However, My Sabbaths you shall keep—Rashi explains 
that every instance of “אך” (however) and “רק” (only) is 
restrictive, to exclude Shabbat from the work of the Mishkan. 
The well-known question arises: on the contrary, this seems 
to be an inclusion regarding Shabbat, extending the 
prohibition even to the work of the Mishkan. 

תוֹתַי אַךְ בְּ מרֹוּ, אֶת־שַׁ שְׁ ירֵשׁ תִּ פֵּ  
"י ין אַכִּין כָּל רַשִׁ לְמַעֵט מוֹעֲטִין ורְַקִּ  
ת בָּ לֶאכֶת שַׁ כָּן, מִמְּ שְׁ יָּה הַמִּ שְׁ והְַקֻּ  

ה, מְפוּרְסֶמֶת, רַבָּ רִיבּוּי הוּא אַדְּ  
י ת, לְגַבֵּ בָּ ה שַׁ רְבֶּ מַּ ילוּ לֶאֱסוֹר שֶׁ אַפִּ  

כָּן מְלֶאכֶת שְׁ הַמִּ . 

However, it is known what is stated in the Zohar—that 
"Shabbat" is the Name of the Holy One, Blessed be He, for 
He is complete in every aspect. And since He is complete in 
all forms of perfection, certainly, nothing is lacking in Him. 

זֹּהַר, הָאָמֻר נוֹדַע אַמְנםָ,  מַהוּ בַּ  
מָא בָּת—שְׁ א שַׁ קֻדְשָׁ רִיךְ דְּ הוּא, בְּ  

אִיהוּ לִים דְּ וכְֵיוןָ סִטְרוֹי. מִכָּל שָׁ  
הוּא לֵם שֶׁ כָל שָׁ לֵימוּת, מִיניֵ בְּ שְׁ  
אי ודַּ הּ כָּל תַחְסַר לֹא בְּ בָּ . 

And behold, one who performs work does so because he 
requires that thing, and without it, he would be lacking and 
thus completes his deficiency through it. However, Shabbat, 
which is complete in every aspect and lacks nothing, has no 
need for labor to complete any deficiency. 

ה והְִנֵּה, ניֵ הוּא מְלָאכָה הָעוֹשֶׂ מִפְּ  
רִיךְ צָּ בָר, לְאוֹתוֹ שֶׁ הָיהָ וּזוּלָתָהּ דָּ  
לִים חָסֵר, ידָָהּ. עַל חֶסְרוֹנוֹ וּמַשְׁ  

ת אַמְנםָ, בָּ אִיהוּ שַׁ לִים דְּ מִכָּל שָׁ  
רִיךְ אֵין כְּלוּם, חָסֵר ואְֵינוֹ סִטְרוֹי צָּ  

לִים לִמְלָאכָה חֶסְרוֹן אֵיזֶה לְהַשְׁ . 

Therefore, our Sages, of blessed memory, said that one 
should regard it as if all his work is completed and that 
nothing is lacking. For on Shabbat, the Divinity of the 
Blessed One extends and reveals itself within the Jewish 
people, and He is complete in every aspect, in all forms of 
perfection. 

יְּהֵא רַזַ"ל, אָמְרוּ ולְָכֵן עֵיניֶךָ שֶׁ בְּ  
ךָ כָּל כְּאִלּוּ ואְֵין עֲשׂוּיהָ מְלַאכְתְּ  

בָר. מַחְסוֹר הֲרֵי דָּ ת שֶׁ בָּ שַׁ בְּ  
רַךְ אֱלֹהוּתוֹ טֶת יתְִבָּ שֶּׁ מִתְפַּ  
ה בְניֵ וּמִתְגַּלָּ רָאֵל, בִּ ואְִיהוּ ישְׂ  

לִים כָל שָׁ כָל סִטְרוֹי בְּ מִיניֵ בְּ  
לֵימוּת  .שְׁ

And if one indicates the opposite, Heaven forbid, he shows 
that he is not among them and that His presence does not 
rest upon him, as it were. 

מַרְאֶה חַ"ו, הֶפֶךְ מוֹרֶה ואְִם  
אֵינוֹ רָאַת בּוֹ ואְֵין מֵהֶם, שֶׁ הַשְׁ  

כִינתָוֹ כְּבִיָּכוֹל שְׁ . 

However, not only is mundane work prohibited on Shabbat, 
but even the work of the Mishkan. That is to say, the 
Mishkan is called such because (Shemot 29:45) "And I will 
dwell among the Children of Israel," meaning that the Holy 
One, Blessed be He, dwells within the Jewish people. 

הֶדְיוֹט מְלֶאכֶת לְבַד לֹא ואְַמְנםָ,  
ת, אָסוּרָה בָּ שַׁ א בְּ ילּוּ אֶלָּ אֲפִּ  
כָּן. מְלֶאכֶת שְׁ לוֹמַר, רוֹצֶה הַמִּ  

כָּן ם עַל נקְִרָא מִשְׁ מוֹת שֵׁ )שְׁ  
י כ"ט:מ"ה( כַנתִּ תוֹךְ "ושָׁ ניֵ בְּ בְּ  
רָאֵל," דוֹשׁ ישְׂ הַקָּ רוּךְ שֶׁ הוּא בָּ  

תוֹךְ שׁוֹכֵן ניֵ בְּ רָאֵל בְּ ישְׂ . 

Powered By: ChassidusNow.com 
1 

https://www.chassidusnow.com/


 בס"ד

Menachem Nachum of Chernobyl  
Me’or Einayim  

Parshas Ki Sisa 
 

And a person must be a Mishkan for Him, and if he is not 
pure from the filth of his sins, he prevents the resting of the 
Divine Presence, blessed be He, upon him. 

כָּן לִהְיוֹת צָרִיךְ והְָאָדָם אֵלָיו, מִשְׁ  
מֵחִלְאַת הוּא טָהוֹר לֹא ואְִם  

רָאַת וּמְעַכֵּב עֲוֹנוֹתָיו, כִינתָוֹ הַשְׁ שְׁ  
רוּךְ הוּא בָּ . 

On Shabbat, he must also remove this matter from his 
heart, and not be distressed about it, but rather, he should 
keep Shabbat properly and rejoice in the Blessed Name, for 
before Him, it is the "desire of desires" and joy. 

ת בָּ שַׁ בּוֹ יסִָיר בְּ בָר גַּם מִלִּ זֶה, דָּ  
לֹּא מוֹר רַק זֶה, עַל יעֵָצֵב שֶׁ ישְׁ  
ת בָּ מַח כַּהֲלָכָתוֹ שַׁ ה' ויְשְׂ בַּ  

רַךְ, פָניָו יתְִבָּ לְּ רְעוּתָא הוּא שֶׁ  
רְעוּתִין מָחָה דְּ וּשְׂ . 

And thus, even the work of the Mishkan—that is, performing 
an action necessary for him to become a Mishkan for 
Hashem—must also be set aside on Shabbat. This is the 
meaning of excluding Shabbat even from the work of the 
Mishkan, which is for the sake of the Mishkan. 

ילּוּ ונְמְִצָא, כָּן, מְלֶאכֶת אֲפִּ שְׁ הַמִּ  
ה יַּעֲשֶׂ בָר שֶׁ רִיךְ דָּ יְּהֵא אֵלָיו, הַצָּ שֶׁ  

כָּן עַט זֶה לַה'—גַּם מִשְׁ מִמְּ  
ת. בָּ שַׁ ת לְמַעֵט וזְֶהוּ בְּ בָּ ילּוּ שַׁ אֲפִּ  

לֶאכֶת כָּן, מִמְּ שְׁ הוּא הַמִּ לְצוֹרֶךְ שֶׁ  
כָּן שְׁ  .הַמִּ

However, it is known that the Holy One, Blessed be He, only 
rests upon one who is humble and of a contrite spirit. 
Therefore, a person must regard himself as being in the 
state of "מ״ה" (what) and as nothingness. Then, the Holy 
One, Blessed be He, who is complete in every aspect, will 
rest upon him. 

אֵין נוֹדַע אַךְ דוֹשׁ שֶׁ רוּךְ הַקָּ הוּא בָּ  
א שּׁוֹרֶה כָּא עַל אֶלָּ פַל דַּ עַל רוּחַ, וּשְׁ  

עֵיניָו לִהְיוֹת הָאָדָם צָרִיךְ כֵּן בְּ  
בְחִינתַ רֶה ואְָז ואַָיןִ. "מָ"ה" בִּ ישְׁ  
דוֹשׁ רוּךְ הַקָּ אִיהוּ הוּא, בָּ לִים דְּ שָׁ  

סִטְרוֹי מִכָּל . 

And certainly, then, a person will lack nothing, for since he 
considers himself as nothing, it is impossible to speak of 
deficiency in something that is "nothing." 

אי כְּלוּם, לָאָדָם יחְַסַר לֹא אָז וּבודַּ  
אֵינוֹ כֵּיוןָ ב שֶׁ עֵיניֵ לְכָלוּם נחְֶשָׁ בְּ  

יָּיךְ לֹא כֵּן אִם עַצְמוֹ, חֶסְרוֹן שַׁ  
דָבָר הוּא בְּ אַיןִ שֶׁ . 

This is the meaning of "אך" (however), to exclude—to 
indicate that a person should diminish himself as 
nothingness. Then, the Divine Presence, which is perfect in 
all forms of perfection, will rest upon him—even in the sense 
of the work of the Mishkan, as mentioned above. 

יְּהֵא "אַךְ"—לְמַעֵט, זֶהוּ הָאָדָם שֶׁ  
רֶה ואְָז כְּאַיןִ, עַצְמוֹ מְמַעֵט בּוֹ ישְׁ  

לֵם אֱלֹהוּתוֹ כָל הַשָּׁ לֵימוּת, מִיניֵ בְּ שְׁ  
הוּא מַה ואֲַפִלּוּ כָּן מְלֶאכֶת שֶּׁ שְׁ הַמִּ  
 .כַּנַּ"ל

An ignorant person has fear of Shabbat upon him, etc., 
because on every Shabbat, the aspect of Moshe is revealed, 
restoring to Israel the two crowns, which are love and awe. 
This is the extra soul (neshama yetera). Thus, it follows that 
for every Jew who observes Shabbat, the knowledge in 

ת אֵימַת הָאָרֶץ עַם בָּ ',וכְוּ עָלָיו שַׁ  
ניֵ כָל מִפְּ בְּ ת שֶׁ בָּ ה שַׁ חִינתַ מִתְגַּלֶּ בְּ  

ה, חֲזִיר משֶׁ מַּ רָאֵל שֶׁ רֵין לְישְׂ הַתְּ  
רִין הֵם עִטְּ והְִיא ויְרְִאָה, אַהֲבָה שֶׁ  
מָה ה נמְִצָא, יתְֵרָה. נשָׁ לְכָל מִתְגַּלֶּ  

רָאֵל אִישׁ שּׁוֹמֵר ישְׂ ת שֶׁ בָּ עַת שַׁ הַדַּ  

Powered By: ChassidusNow.com 
2 

https://www.chassidusnow.com/


 בס"ד

Menachem Nachum of Chernobyl  
Me’or Einayim  

Parshas Ki Sisa 
 

which love and awe are included is revealed, and this is the 
aspect of Moshe. 

בּוֹ והְוּא ויְרְִאָה, אַהֲבָה נכְִלָל שֶׁ  
חִינתַ ה בְּ משֶׁ . 

And then, since awe enters him, as stated, he is afraid to lie 
on Shabbat. 

נִּכְנסַ כֵּיוןָ ואְָז, כָּאָמרֹ, ירְִאָה בּוֹ שֶׁ  
ר מִתְירֵָא קֵּ ת לְשַׁ בָּ שַׁ בְּ . 

Therefore, anyone who observes Shabbat properly, even if 
he worships idolatry like the generation of Enosh, is forgiven, 
for those crowns were merited at the giving of the Torah at 
Mount Sinai. 

ת הַשּׁוֹמֵר כָּל ולְָכֵן, בָּ כַּהֲלָכָתוֹ, שַׁ  
ילוּ כְּדוֹר זָרָה עֲבוֹדָה עוֹבֵד אֲפִּ  

אוֹתָן כִּי לוֹ, אֱנוֹשׁ—מוֹחֲלִין  
מַעֲמַד זָכוּ הָעֲטָרוֹת סִיניַ הַר בְּ . 

For Moshe made a covenant with both those who were 
present and those who were not present (Devarim 29:14), 
for all had their root at Sinai and merited the two crowns of 
love and awe, which is complete knowledge. 

ה כָּרַת כִּי רִית משֶׁ ר "אֶת הַבְּ אֲשֶׁ  
נוֹ פֹּה ישְׁ ר ואְֵת  פֹּה" אֵיננֶּוּ אֲשֶׁ   

בָרִים ם כִּי כ"ט:י"ד(, )דְּ הָיוּ כֻּלָּ  
ם רְשָׁ סִיניַ, שָׁ לִב' וזְָכוּ בְּ  

רִין—אַהֲבָה הוּא עִטְּ ויְרְִאָה—שֶׁ  
עַת לֵם דַּ שָׁ . 

And on every Shabbat, these crowns are restored to them, 
so they return to their state at the time of Mount Sinai, when 
they accepted His Divinity. And this is freedom from the 
Angel of Death, etc. 

ת, וּבְכָל בָּ ה שַׁ חֲזִירָתָם מִתְגַּלֶּ בְּ  
הָיוּ לִכְמוֹ חָזְרוּ הֲרֵי לָהֶם, שֶׁ  

בְחִינתַ אָז סִיניַ, הַר מַעֲמַד בְּ שֶׁ  
לוּ חֵרוּת והְוּא אֱלוֹהוּתוֹ, קִבְּ  

לְאַךְ ותֶ מִמַּ וכְוּ הַמָּ '. 

Likewise, now they attain freedom from the Other Side (Sitra 
Achra), and this is why anyone who observes Shabbat 
properly, his aspect was already present at Sinai. 

ה כֵּן ה נעֲַשֶׂ טְרָא חֵרוּת עַתָּ מִסִּ  
ת הַשּׁוֹמֵר כָּל וזְֶהוּ, אַחֲרָא, בָּ שַׁ  

ר כְתּוֹ, כַּהֲלָכָתוֹ—כַּאֲשֶׁ הִלַּ תְּ  
חִינתָוֹ סִיניַ הָיתְָה בְּ בְּ . 

For each person received according to his aspect, and he 
observes Shabbat until he reaches his original state. Then, 
even if he worships idolatry like the generation of Enosh, he 
is forgiven, for he attains freedom from everything, just like 
at Sinai, and the Sitra Achra has no grasp on him. 

ל אֶחָד כָּל כִּי חִינתָוֹ, לְפִי קִבֵּ והְוּא בְּ  
ת שׁוֹמֵר בָּ א עַד שַׁ בָּ כְתּוֹ, שֶׁ הִלַּ לְתְּ  
שֹׁרֶשׁ חִינתָוֹ.  עוֹבֵד אֲפִילּוּ אָז, בְּ  

אֱנוֹשׁ—מוֹחֲלִין כְּדוֹר זָרָה עֲבוֹדָה  
ה כִּי לוֹ, ם חֵרוּת נעֲַשֶׂ כְּמוֹ מִכֻּלָּ  

סִיניַ, טְרָא ואְֵין בְּ אֲחִיזָּה אַחֲרָא לַסִּ  
 .כְּלָל

And the matter is that when a person transgresses a sin, it is 
as if he erases that thing from the Torah, and therefore he 
severely damages it. 

אָדָם והְָעִניְןָ, הוּא עֲבֵרָה, עוֹבֵר כְּשֶׁ  
בָר אוֹתוֹ מוֹחֵק כְּאִלּוּ מֵהַתּוֹרָה, דָּ  
זֶה מְאדֹ פּוֹגֵם ולְָכֵן בָּ . 

However, there is a level higher than the Written Torah, 
which is "engraved on the Tablets"—meaning an inscription 

חִינהָ ישֵׁ אֲבָל מִתּוֹרָה גְּדוֹלָה בְּ  
כְתָב, בִּ הוּא שֶׁ עַל "חָרוּת שֶׁ  

חתֹ"—לָשׁוֹן זֶה חֲקִיקָה, הַלֻּ בָּ לֹא שֶׁ  

Powered By: ChassidusNow.com 
3 

https://www.chassidusnow.com/


 בס"ד

Menachem Nachum of Chernobyl  
Me’or Einayim  

Parshas Ki Sisa 
 

(chakikah), to which erasure does not apply, and thus the 
defect does not reach there. 

יָּיךְ גָם ואְֵין מְחִיקָה, שַׁ מַגִּיעַ הַפְּ  
ם  .שָׁ

And this is the aspect of names that cannot be erased, for 
the defect does not reach them, and Shabbat is conducted 
through these names. Therefore, it becomes "freedom," etc. 

חִינתַ וזְֶהוּ מוֹת בְּ אֵינםָ שֵׁ שֶׁ  
אֵין נמְִחָקִים, גָם שֶׁ הֶם, מַגִּיעַ הַפְּ בָּ  
ת בָּ מוֹת מִתְנהֵַג והְַשַּׁ שֵׁ ולְָכֵן אֵלּוּ, בְּ  
ה וכְוּ חֵרוּת נעֲַשֶׂ '. 

And this is (Shemot 2:11), "And he saw an Egyptian 
man"—this refers to the Sitra Achra—"striking a Hebrew 
man," meaning that he afflicts the Hebrew man with 
blindness to mislead him into an evil path, Heaven forbid. 

מוֹת וזְֶהוּ אִישׁ "ויַּרְא ב':י"א( )שְׁ  
טְרָא מִצְרִי"—הוּא הַסִּ  

הוּא עִבְרִי", אִישׁ אַחֲרָא—"מַכֶּה  
סְנוֹורִֵים, עִבְרִי אִישׁ הַכָּאַת בִּ  

חַ"ו רָע לְדֶרֶךְ לְהַטְעוֹתוֹ . 

"And he struck the Egyptian and buried him in the 
sand"—meaning that when Moshe, the aspect of knowledge 
and Shabbat, arrived, he struck the Egyptian (Sitra Achra) 
and removed him, concealing him in the governance of the 
mundane (chol), which is smallness. But on Shabbat, he has 
no grasp. 

" צְרִי אֶת ויַּךְ ויִּטְמְנהֵוּ הַמִּ  
ירוּשׁ, חוֹל"—פֵּ א כֵּיוןָ בַּ בָּ ה, שֶׁ משֶׁ  

חִינתַ עַת, בְּ חִינתַ הַדַּ ת, בְּ בָּ אָז שַׁ  
צְרִי—הוּא אֶת הִכָּה טְרָא הַמִּ הַסִּ  

טְרָא והְִטְמִינוֹ אַחֲרָא—וּסְילְָקוֹ, לַסִּ  
הוּא הַחוֹל, לְהַנהְָגַת אַחֲרָא  

טַנּוּת, ת אֲבָל הַקְּ בָּ שַׁ לוֹ אֵין בְּ  
 .אֲחִיזָּה

Whoever delights in Shabbat is granted an inheritance 
without boundaries. The matter can be understood through 
an analogy: A person has a son who behaves immaturely 
and childishly, yet despite this, he delights in his love for him. 
This is because he understands and considers that when the 
child grows and attains wisdom to comprehend the Creator, 
he will serve Hashem with his intellect. 

עַנֵּג כָּל ת אֶת הַמְּ בָּ לוֹ נוֹתְניִן הַשַּׁ  
לִי נחֲַלָה עַל הוּא הָעִניְןָ מֵצָרִים. בְּ  
רֶךְ ל: דֶּ יֵּשׁ אָדָם מָשָׁ ן לוֹ שֶׁ בֵּ  

ה עוֹשֶׂ ה שֶׁ וּקְטַנּוּת, נַּעֲרוּת מַעֲשֵׂ  
עַ זֶה כָּל ועְִם עֲשֵׁ תַּ אַהֲבָתוֹ, מִשְׁ בְּ  

ניֵ בִין מִפְּ מֵּ ב שֶׁ ל וּמְחַשֵּׁ יִּגְדַּ כְּשֶׁ שֶׁ  
כֶל אֶל ויְבָוֹא כִּיל הַשֵּׂ הַבּוֹרֵא, לְהַשְׂ  

כְלוֹ ה' יעֲַבוֹד שִׂ בְּ . 
And from the smallness of intellect, one can recognize the 
greatness that will come afterward. For this reason, he loves 
him. Similarly, when a person serves Hashem, all intellect 
and understanding are drawn from the life force of the Holy 
One, Blessed be He, who bestows wisdom and vitality upon 
man to serve Him. 

כֶל קְטַנּוּת וּמִתּוֹךְ ה נכָּר הַשֵּׂ הַגְּדוּלָּ  
יְּהֵא ניֵ כָּךְ, אַחַר שֶׁ אוֹהֲבוֹ. כֵן וּמִפְּ  

הָאָדָם כֵּן והְִנֵּה ה', אֶת עוֹבֵד כְּשֶׁ  
כֶל כָּל כִין והְַמּוֹחִין הַשֵּׂ מֵחַיּוּתוֹ נמְִשָׁ  
ל דוֹשׁ שֶׁ רוּךְ הַקָּ שּׁוֹפֵעַ הוּא, בָּ אֶל שֶׁ  

כֶל הָאָדָם לַעֲבוֹדוֹ וחְַיּוּת שֵׂ . 

And even if a person is in a state of smallness of intellect, 
Hashem, as it were, takes delight in him because He 

הוּא ואְַף קְטַנּוּת שֶׁ כֶל, בִּ לוֹ ישֵׁ הַשֵּׂ  
עֲשׁוּעִים כִּבְיכָוֹל זוֹכֵר ידְֵי עַל שַׁ לוֹ שֶׁ  

Powered By: ChassidusNow.com 
4 

https://www.chassidusnow.com/


 בס"ד

Menachem Nachum of Chernobyl  
Me’or Einayim  

Parshas Ki Sisa 
 

remembers that when he attains great intellect, everything 
will return to Hashem, and all will be restored to goodness. 

יָּבוֹא כְּשֶׁ ת שֶׁ כֶל, לִגְדוּלַּ יבָוֹא הַשֵּׂ  
כֹּל כֹּל ויְחְַזוֹר ה', אֶל הַ לְטוֹב הַ . 

And this is called a "child of delight" (Yeled Sha'ashuim), for 
even through childhood, there is delight, as it says: 
"Whenever I speak of him, I do remember him" (Yirmiyahu 
31:19), for through this, he will later attain great intellect. 

עֲשׁוּעִים," "ילֶֶד נקְִרָא וזְֶה אַף שַׁ שֶׁ  
עֲשׁוּעִים, לוֹ ישֵׁ הַיְּלָדוּת ידְֵי עַל שַׁ  
י כִּי רִי "מִדֵּ אֶזְכְּרֶנּוּ" זָכוֹר בוֹ דַבְּ  

זֶּה ל"א:י"ט(, )ירְִמְיהָוּ מִּ יבָוֹא שֶׁ  
ת כָּךְ אַחַר כֶל לִגְדוּלַּ הַשֵּׂ . 

It follows that all the days of the week are drawn from the life 
force of the Creator, but through contractions and 
constrictions, and it is clothed in garments. However, on 
Shabbat, great vitality flows without any limitation or 
contraction whatsoever, and it is called "Mochin" (higher 
consciousness). 

כִים הַחלֹ ימְֵי כָּל נמְִצָא, נמְִשָׁ  
ידְֵי עַל הוּא אֲבָל הַבּוֹרֵא, מֵחַיּוּת  

שׁ וּקְטַנּוּת, צִמְצוּמִים וּמְלוּבָּ  
ים. לְבוּשִׁ ת, אַמְנםָ בִּ בָּ שַׁ כִים בְּ נמְִשָׁ  

לִי גְּדוֹלִים חַיּוּת וּצִמְצוּם מֵיצָר בְּ  
"מוֹחִין ונְקְִרָאִים כְּלָל, ." 

This is because they "restrain" (mochin) and prevent, 
Heaven forbid, wrongdoing. As in the analogy, when a father 
stands near his son and watches over him so that he does 
not act foolishly, he refrains from doing so. But when the 
father hides his face, the son remains in childish behavior. 

ניֵ הֵם מִפְּ וּמַעֲכְּבִין, "מוֹחִין" שֶׁ  
רֶךְ עַל לִצְלָן. רַחֲמָנאָ ל, דֶּ מָשָׁ  
הָאָב ן אֵצֶל עוֹמֵד כְּשֶׁ רוֹ הַבֵּ מְּ וּמְשַׁ  

לֹּא ה שֶׁ בְרֵי יעֲַשֶׂ טוּת, דִּ אֵינוֹ שְׁ  
ה. יר אֲבָל עוֹשֶׂ סְתִּ מַּ ניָו, כְּשֶׁ אַר פָּ נשְׁ  

י מַעֲשֵׂ קְטַנּוּת בְּ . 

So too, when Hashem bestows Mochin, which is His vitality, 
He is, as it were, close to man, restraining him from 
engaging in foolishness. 

דוֹשׁ כִּבְיכָוֹל, כָּךְ הַקָּ רוּךְ כְּשֶׁ הוּא בָּ  
יעַ פִּ נמְִצָא חַיּוּתוֹ, הֵן מוֹחִין, מַשְׁ  
ידָוֹ וּמוֹחֶה הָאָדָם, אֶל מִתְקָרֵב בְּ  

עֲשׂוֹת בְרֵי מִלַּ קְטַנּוּת דִּ . 

And this is also called "Mochin" from the word "Mechaye" 
(life-giving), for when the Mochin and vitality arrive, all dross 
and impurities are pushed away, as it says: "I have erased 
your transgressions like a cloud" (Yeshayahu 44:22). 

שׁוֹן "מוֹחִין" נקְִרָאִים וכְֵן מִלָּ  
אִים "מְחַיֶּה," בָּ כְּשֶׁ הַמּוֹחִין שֶׁ  
יגִים כָּל אָז והְַחַיּוּת, סוֹלוֹת הַסִּ והְַפְּ  
שׁוֹן נדְִחִים, כָּעָב "מָחִיתִי מִלָּ  

עֶיךָ שָׁ  ".פְּ

As in the analogy, when a father is angry at his son for 
acting immaturely and banishes him from his presence, but 
afterward, when he has compassion on him, his mercy 
overcomes his anger, and all that was done is neither 
remembered nor recalled, as if it never was. 

רֶךְ עַל ל, דֶּ הָאָב מָשָׁ עַל כּוֹעֵס כְּשֶׁ  
נוֹ ניֵ בְּ ה מִפְּ עָשָׂ ה שֶׁ נַּעֲרוּת, מַעֲשֵׂ  

ניָו, וּמְגָרְשׁוֹ כָּךְ, ואְַחַר מִפָּ  
רַחֵם מְּ ךְ עָלָיו, כְּשֶׁ הָרַחֲמָנוּת נמְִשַׁ  

ה מַה וכְָל הַכַּעַס, ודְוֹחֶה עָשָׂ לֹא שֶּׁ  
קֵד ולְֹא יזָּכֵר הָיהָ לֹא כְּאִלּוּ יפָּ . 

Powered By: ChassidusNow.com 
5 

https://www.chassidusnow.com/


 בס"ד

Menachem Nachum of Chernobyl  
Me’or Einayim  

Parshas Ki Sisa 
 

Similarly, when Hashem increases His mercy and bestows 
an abundance of vitality, all harsh judgments are nullified 
and erased from the person. 

דוֹשׁ כִּבְיכָוֹל, כֵּן הַקָּ רוּךְ כְּשֶׁ הוּא בָּ  
פַע ונְוֹתֵן הָרַחֲמָנוּת מוֹסִיף שֶׁ  
יניִם כָּל אָז חַיּוּתוֹ, טֵלִים הַדִּ בְּ  

מֵהָאָדָם ונְמְִחִים . 
And it follows that when all impurities are removed, then the 
Mochin (spiritual intellect) exist without any limitation or 
constraint, but only with expansiveness. 

חוּ ונְמְִצָא, נִּדְּ יגִים, כָּל כְּשֶׁ אָז הַסִּ  
וּמֵיצָר, צִמְצוּם בְּשׁוּם הַמּוֹחִין אֵין  

הַרְחָבָה רַק בְּ . 

And regarding this, they said: "Whoever fulfills the three 
meals [of Shabbat] is saved from three punishments, etc." 
They did not say "whoever eats," but rather, the matter is 
that the three meals correspond to the three levels of Mochin 
(intellectual influences) that flow into a person, each at its 
proper time and during its meal. 

לוֹשׁ הַמְקַיֵּם "כָּל אָמְרוּ: זֶה ועְַל שָׁ  
לוֹשׁ סְעוּדוֹת—נִּצּוֹל רְעָניִּוֹת מִשָּׁ פֻּ  

א הָאוֹכֵל," "כָּל אָמְרוּ ולְֹא וכְוּ'." אֶלָּ  
ניֵ הָעִניְןָ, לוֹשׁ מִפְּ הַשָּׁ הֵם סְעוּדוֹת שֶׁ  
ת לֹשֶׁ עִים הַמּוֹחִין שְׁ פָּ אֶל הַנִּשְׁ  
עָתוֹ אֶחָד כָּל הָאָדָם, שְׁ בִּ  

 .וּבִסְעוּדָתוֹ
And the third meal corresponds to Yaakov. And every person 
has spiritual influence on Shabbat, but he must ensure that 
he can fulfill it so that it is maintained within him and that he 
holds onto it. 

עוּדָה ית והְַסְּ לִישִׁ יעֲַקבֹ. הִיא הַשְּׁ  
עָה לוֹ ישֵׁ אָדָם וכְָל פָּ ת, הַשְׁ בָּ שַּׁ בַּ  

יִּרְאֶה צָרִיךְ אֲבָל יּוּכַל שֶׁ לְקַיֵּם, שֶׁ  
יִּתְקַיְּמוּ הֶן ויְחֲַזִיק בּוֹ שֶׁ בָּ . 

And this is why it says, "Whoever fulfills the three meals is 
saved," etc. The idea is that when a person speaks words of 
Torah and prayer, he desires to cleave to Hashem, but 
foreign thoughts come and disturb him, forcing him to think 
of other matters. This is called "the judgment of Gehinnom" 
itself. 

לוֹשׁ הַמְקַיֵּם "כָּל וזְֶהוּ, סְעוּדוֹת שָׁ  
הָאָדָם כִּי הָעִניְןָ, כוּ'." נִּצּוֹל כְּשֶׁ  

ר בְרֵי מְדַבֵּ ה, תּוֹרָה דִּ רוֹצֶה וּתְפִלָּ  
ק בֵּ בוֹת אֲבָל ה', אֶל לְהִתְדַּ מַחְשָׁ  

לִים זָרוֹת בְתּוֹ אוֹתוֹ, וּמְבַלְבְּ וּמַחְשַׁ  
שֹׁב דְבָרִים לַחֲ נקְִרָא אֲחֵרִים—זֶה בְּ  
ינאָ גֵיהִנּוֹם" "דִּ שׁ דְּ מַמָּ . 

And if a person strengthens himself and pushes these 
thoughts away, he still suffers, for he cannot fully connect his 
thoughts to his speech. This is called "the birth pangs of 
childbirth." 

זֶה מִתְחַזֵּק אָדָם ואְִם ודְוֹחֶה בָּ  
אֵינוֹ צַעַר, לוֹ ישֵׁ עֲדַיןִ אוֹתָם, יכָוֹל שֶׁ  
ר לְקָרֵב בָה וּלְקַשֵּׁ חֲשָׁ עִם הַמַּ  

בּוּר. לֵדָה "חֶבְלֵי נקְִרָא זֶה הַדִּ ." 

The analogy is to a woman who is giving birth—surely she 
will have great joy after she delivers the child, but before 
reaching that joy, she endures the pain and birth pangs of 
childbirth. 

רֶךְ עַל ל, דֶּ ה מָשָׁ הָאִשָּׁ רוֹצָה כְּשֶׁ  
אי אֶת לָלֶדֶת לָהּ יהְִיהֶ הַוָּלָד—וּבודַּ  
עֲנוּג לֵד אַחַר גָּדוֹל תַּ תֵּ אֶת שֶׁ  

בוֹא קדֶֹם הַוָּלָד—אֲבָל תָּ אֶל שֶׁ  
עֲנוּג, לֵדָה וחְֶבְלֵי צַעַר לָהּ ישֵׁ הַתַּ . 

Powered By: ChassidusNow.com 
6 

https://www.chassidusnow.com/


 בס"ד

Menachem Nachum of Chernobyl  
Me’or Einayim  

Parshas Ki Sisa 
 

So too, one must "give birth" to speech, bringing it into 
actuality, but there are obstacles and pains preventing this. 
This is called "the birth pangs of Mashiach," for "Siach" (שיח) 
means speech, as in "the speech of our lips" (Shmuel I 
1:13), and "Mashiach" refers to the thought that brings 
speech into being. 

בָר כֵּן לַעֲשׂוֹת צָרִיךְ כִּי הַזֶּה, הַדָּ  
בּוּר, "הוֹלָדָה"—הוּא יֵּצֵא הַדִּ שֶׁ  

פֹּעַל—אֲבָל וצְִירִים חֶבְלִים ישֵׁ לַ  
"חֶבְלֵי נקְִרָא וזְֶה והְַמְעַכְּבִים.  

יחַ," יחַ" כִּי מָשִׁ בּוּר, הוּא "שִׂ הַדִּ  
שׁוֹן יחַ מִלָּ פָתֵינוּ," "שִׂ יחַ" שְׂ וּ"מָשִׁ  

בָה הוּא חֲשָׁ ה הַמַּ עוֹשָׂ אֶת שֶׁ  
בּוּר  .הַדִּ

And even if one strengthens himself and overcomes "the 
birth pangs of Mashiach," he still faces a great battle, for he 
must fight the "serpent" in a mighty war, as mentioned in the 
Zohar HaKadosh—with an arrow, a bow, a spear, and a 
sword. 

יִּתְחַזֵּק ואְַף יוֹתֵר הָאָדָם כְּשֶׁ בְּ  
טֵר יחַ, מֵחֶבְלֵי ויְפָּ לוֹ ישֵׁ עֲדַיןִ מָשִׁ  

רִיךְ גְּדוֹלָה, מִלְחָמָה צָּ עִם לִלְחםֹ שֶׁ  
לְחָמָה הַנָּחָשׁ מִּ ה, בִּ כְּאָמרֹ רַבָּ  
זֹּהַר  דוֹשׁ: בַּ גִירָא, הַקָּ א, בְּ תָּ וּבְקַשְׁ  

א וּבְרוֹמְחָא, וּבְסַיפָּ . 
And when one properly maintains the three levels of Mochin 
within himself, he is saved from these three difficulties, as 
explained. 

קַיֵּם ונְמְִצָא, מְּ תוֹכוֹ, מוֹחִין הַג' כְּשֶׁ בְּ  
ת נִּצּוֹל לֹשֶׁ בָרִים מִשְּׁ הַנַּ"ל, הַדְּ  

 .כַּמְבוֹאָר

And this is the meaning of "Whoever delights in Shabbat is 
granted an inheritance without boundaries." The term 
"inheritance" (נחלה) refers to the Mochin (spiritual intellect), 
similar to how a father bequeaths wisdom to his son. 

עַנֵּג "כָּל וזְֶהוּ, אֶת הַמְּ  
בָּת—נוֹתְניִן לִי נחֲַלָה לוֹ הַשַּׁ בְּ  

הַמּוֹחִין, נקְִרָא וְ"נחֲַלָה" מֵצָרִים."  
רֶךְ עַל הָאָב דֶּ לִבְנוֹ מַנחְִיל שֶׁ  

חָכְמָה  .בְּ
And then, the Mochin exist without any limitation at all. לִי הַמּוֹחִין ואְָז כְּלָל מֵצָרִים בְּ . 

And this is the meaning of "He takes small steps in it, and 
they support him to bless three times." That is, when one 
takes a small step above the level of smallness and ascends 
to greatness, then he is supported to bless three 
times—these are the three Shabbat meals, as mentioned. 

סִיעָה בּוֹ "פּוֹסְעִים וזְֶהוּ, קְטַנָּה, פְּ  
לוֹשׁ לְבָרֵךְ בּוֹ סוֹעֲדִים עָמִים." שָׁ פְּ  

פּוֹסְעִים לוֹמַר, רָצָה סִיעָה כְּשֶׁ פְּ  
דְרֵגַת לְמַעְלָה קְטַנָּה קְטַנּוּת מִמַּ  
ה, וּבָאִים לְבָרֵךְ סוֹעֲדִים אָז לִגְדוּלָּ  
לוֹשׁ עָמִים—הֵם שָׁ סְעוּדוֹת, הַג' פְּ  

 .כַּאֲמוּר
 

Powered By: ChassidusNow.com 
7 

https://www.chassidusnow.com/

